GRUPO DE MEDITACION DE “LA SCUOLA DEL SOLE”

NIVEL 2 Parte 2b (Segundo de 4 partes)
EL MISTICO Y EL OCULTISTA

Estamos usando las palabras “mistico” y “mistica” en esta seccion para estimular
el interés de aquellos que reconocen el hecho del acercamiento mistico a Dios y
la vida mistica del alma, pero que aun se niegan a ampliar el concepto de modo
que incluye también el enfoque intelectual de la identificacién divina.

Las notas clave que el mistico reconoce en la actualidad y que el escritor y
pensador religioso también esta dispuesto a admitir son las del sentimiento, la
sensibilidad a la existencia divina, el reconocimiento de una vision de Dios que
sera suficiente para satisfacer las necesidades individuales y, por lo tanto,
brindar alivio. paz, comprension y realizacion de la divinidad por fuera y por
dentro, mas la relacion del hombre con algun Factor extrafo llamado Dios, o el
Simismo, o el Cristo. Esta actitud siempre esta tefiida por un sentido de dualidad;
conduce al logro de la union, unidn de la cual la relacion matrimonial sigue siendo
el mejor simbolo e ilustracion, como atestiguaran los escritos de los misticos de
todos los periodos y nacionalidades, y que aun conserva la conciencia de las dos
identidades.

Las notas clave de la vida oculta (lo oculto se refiere a lo que esta oculto, asi
como en la ciencia buscamos hacer visible y conocido lo invisible y lo
desconocido) han sido (y con razén) las notas del conocimiento, del enfoque
mental del problema de divinidad, el reconocimiento de la inmanencia divina y
del hecho de que “como él es, asi somos nosotros”. Sin embargo, no hay ningun
sentido de dualidad. El objetivo es lograr una identificacion tan aprobada y
apreciada que el hombre se convierta en lo que es: un Dios y, finalmente, Dios
en manifestacion. Esto no es lo mismo que la unién mistica.

Y, sin embargo, todo el tema es mistico e innatamente subjetivo. Debe llegar el
momento en que el mistico aprecie y siga el camino de la cabeza y no solo el
camino del corazon. Aprendera a darse cuenta de que debe perder el sentido del
amado al saber que él y el amado son uno y que la vision debe desaparecer y
desaparecera a medida que la trascienda (notese esa frase) en los mayores
procesos de identificacion a través de iniciacion.

El ocultista, a su vez, debe aprender a incluir la experiencia mistica en la plena
comprension de la conciencia como ejercicio recapitulativo antes de trascenderla
y pasar a una sintesis y una inclusividad de la que el enfoque mistico no es mas
gue el comienzo, y de la cual el mistico permanece inconsciente.

El mistico tiende demasiado a sentir que el ocultista sobreestima el camino del
conocimiento y repite con ligereza que la mente es la asesina de lo real y que el



intelecto no puede darle nada. El ocultista es igualmente apto para despreciar el
camino mistico y considerar el método mistico como “muy por detras de él”. Pero
ambos deben aprender a recorrer el camino de la sabiduria. EI mistico debe y se
convertira inevitablemente en ocultista y esto le guste o no el proceso. No puede
escapar a la larga, pero el ocultista no es verdadero hasta que recupera la
experiencia mistica y la traduce en términos de sintesis. Note la estructura de
palabras que he usado en este ultimo parrafo porque servird para dilucidar mi
tema. Por lo tanto, utilizo las palabras “mistico” y “mistica” en esta seccién del
tratado para describir al hombre inteligente y altamente mental y sus procesos
en el Sendero del Discipulado.

(Tratado sobre los siete rayos, vol. Il, Psicologia Esotérica, pags. 542-44 libro
ingles)

El mistico no es necesariamente un ocultista, pero el ocultista abraza al mistico.
El misticismo es solo un paso en el camino del ocultismo. En este sistema solar,
el sistema del amor en actividad, el camino de menor resistencia para la mayoria
es el del mistico, o el camino del amor y la devocion. En el proximo sistema solar,
el camino de menor resistencia sera el que ahora entendemos como el camino
oculto. ElI camino mistico habra sido pisado. ¢Donde radica la diferencia entre
estos dos tipos?

El mistico se ocupa de la vida en evolucion; el ocultista se ocupa de la forma.

El mistico trata con el Dios interior; el ocultista con Dios en manifestacion
externa.

El mistico trabaja desde el centro hacia la periferia; el ocultista invierte el
proceso.

El mistico asciende por la aspiracion y la mas intensa devocioén al Dios interior o
al Maestro a quien reconoce; el ocultista lo logra por el reconocimiento de la ley
en funcionamiento y por el ejercicio de la ley que ata la materia y la ajusta a las
necesidades de la vida que la habita. De esta manera el ocultista llega a aquellas
inteligencias que trabajan con la ley, hasta que él mismo alcanza la inteligencia
fundamental.

El mistico trabaja a través de los Rayos de Amor, Armonia y Devocion, o por el
camino del segundo, cuarto y sexto rayos. El ocultista trabaja a través de los
Rayos de Poder, Actividad y Ley Ceremonial, o el primero, el tercero y el séptimo
rayo. Ambos se encuentran y se mezclan a través del desarrollo de la mente, o
a través del quinto Rayo de Conocimiento Concreto (un fragmento de inteligencia
césmica), y en este quinto rayo el mistico se resuelve en el ocultista y trabaja
entonces con todos los rayos.



Al encontrar el reino de Dios dentro de si mismo y mediante el estudio de las
leyes de su propio ser, el mistico llega a dominar las leyes que gobiernan el
universo del que forma parte. El ocultista reconoce el reino de Dios en la
naturaleza o el sistema y se considera a si mismo como una pequefia parte de
ese todo mayor y, por lo tanto, se rige por las mismas leyes.

El mistico trabaja como regla general bajo el departamento del Instructor del
Mundo, o el Cristo, y el ocultista mas frecuentemente bajo el del Manu, o
Gobernante, pero cuando ambos tipos han pasado a través de los cuatro rayos
menores en el departamento del Sefior de Civilizacion, entonces se puede ver
una culminacién de su desarrollo, y el mistico se convierte en el ocultista y el
ocultista incluye las caracteristicas del mistico. Para hacerlo mas simple para la
comprensién general: después de la iniciacion, el mistico se fusiona con el
ocultista porque se ha convertido en un estudiante de la ley oculta; tiene que
trabajar con la materia, con su manipulacion y usos, y tiene que dominar y
controlar todas las formas inferiores de manifestacion, y aprender las reglas por
las que funcionan los devas de construccion. Antes de la iniciacién, el camino
mistico podria expresarse con el término Camino de prueba. Antes de que el
ocultista pueda manipular sabiamente la materia del sistema solar, debe haber
dominado las leyes que gobiernan el microcosmos, y aunque esta naturalmente
en el camino oculto, todavia tendra que encontrar al Dios dentro de su propio ser
antes de poder hacerlo con seguridad. aventurarse en el camino de la ley oculta.

El mistico busca trabajar de lo emocional a lo intuitivo y de alli a la Ménada o
Espiritu. El ocultista trabaja desde lo fisico a lo mental, y de alli al atma o Espiritu.
Se trabaja en la linea del amor; el otro en la linea de la voluntad. El mistico
fracasa en el propdsito de su ser, el del amor demostrado en la actividad, a
menos que coordine el todo mediante el uso de la voluntad inteligente. Por lo
tanto, tiene que convertirse en ocultista.

De manera similar, el ocultista fracasa y se convierte s6lo en un exponente
egoista del poder que trabaja a través de la inteligencia, a menos que encuentre
un proposito para esa voluntad y conocimiento mediante un amor animador que
le dé motivo suficiente para todo lo que intente.

Asi que aqui esta la distincion entre estos dos grupos, ya que la importancia del
asunto es grande cuando se estudia la meditacion. La forma utilizada por los dos
tipos es completamente diferente y cuando se ve con clarividencia es muy
interesante.

(Cartas sobre meditacion oculta, pags.147-49) libro ingles)



ASPECTOS MAS PROFUNDOS DE LA MEDITACION

No importa qué tan alto puedas llegar en la escala del Ser, encontraras, desde
el reino humano de la naturaleza en adelante, que la técnica de la meditacién
gobierna todas las expansiones de conciencia, todo registro del Plan o Propdsito
y, de hecho, todo el proceso del desarrollo evolutivo. Es una técnica de
aprehension espiritual, de enfocar la atencion en un nivel u otro de conciencia, y
también de los modos originarios de contacto.

Toda la ciencia de la invocacion y la evocacion esta contenida en la palabra
"meditacion”; esta ciencia va desde el atractivo subjetivo e inconsciente de las
masas incipientes y sin voz, a través de muchas fases, hasta que alcanza ese
alto modo de invocacién cientifica que gobierna el contacto hecho en la Camara
del Concilio de Shamballa con fuentes extraplanetarias de afluencia espiritual.
Es a través de la meditacién de una forma u otra que se establece el contacto;
esto nuevamente es de naturaleza progresiva. La idea formulada del hombre no
espiritual de entrar en contacto con aquello que luego condicionara su vida y
conducira a un mejoramiento de su vida diaria en un sentido material, o que hara
posible la vida, es quizas el aspecto mas bajo; el pensamiento melancélico y
experimental del cientifico o artista es otra forma de meditacion y mas elevada
en propaosito e intencion, y este proceso meditativo esta mejor formulado y tiene
(si se piensa correctamente) implicaciones de grupo definidas. EI modo por el
cual los Miembros de la Jerarquia y el personal de Sus Ashrams llegan a una
intensa percepcion espiritual y llegan también a una formulacion desinteresada
del Plan divino que implementara el Propdsito divino en el mundo, es igualmente
una expansion de todas las meditaciones anteriores; mientras que la invocacion
concentrada, clara y dinamica de los Seres espirituales que han creado —o mas
exactamente— han formado Shamballa, el centro donde se conoce la Voluntad
de Dios, es la forma mas elevada de meditacién posible en nuestro planeta.

También podria decirse que es la meditacion la responsable de transformar el
deseo del ser humano ordinario en nuestro planeta en la voluntad espiritual, que
es siempre el agente del Propoésito. Por tanto, es la meditacién la que produce la
alineacion individual, grupal y planetaria, y esta alineacion es siempre la primera
etapa del objetivo de la meditacion y la etapa final o permanente alcanzada.
Piense en esto.

La meditacion también es eliminativa en sus efectos y expulsa del individuo y del
grupo lo que es indeseable, desde el angulo de la meta espiritual inmediata.

La meditacion es esencialmente el instrumento mas elevado y la consumacion
perfecta del tercer aspecto divino, el de la actividad inteligente, y, como he
sefialado anteriormente, se lleva a cabo desde todos los angulos posibles dentro
del circulo no pasajero de la Mente Universal. Es el apuntador divino esencial, el
agente creativo predominante y el factor que fusiona y mezcla todos los aspectos
de la gran Jerarquia del Ser que esta relacionada con la naturaleza espiritual
basica de nuestro planeta; esta fue nuestra principal herencia de los sistemas
solares anteriores: la Mente o Intelecto Activo.



La meditacion lleva a la alineacion creativa el instinto, el intelecto y la intuicion,
asi como la Identificacion consciente. Relaciona (en una unidad indisoluble) la
llamada mente inferior o concreta, la mente grupal, la mente jerarquica y la Mente
universal; conduce a una alineacién consciente de los centros del discipulo y
también de los tres centros planetarios; es de naturaleza invocadora, exigente,
fusionante, receptiva y distributiva. En el discipulo, es el agente que crea o
construye el antakarana, el puente entre el yo superior y el inferior, controla, a
través del alma o la Triada espiritual (la esencia divina), el centro coronario, que
es el punto de enfoque, de la espiritualidad. atractivo y de acogida espiritual;
controla también el centro ajna (el centro entre las cejas) que, en el discipulo, es
el agente principal para la distribucion de la energia espiritual.

En el grupo, la meditacion conduce a la fusion del personal del grupo, a su
llamado invocador unido y, cuando la invocacién ha evocado una respuesta,
conduce a la receptividad del grupo a lo que se ha exigido espiritualmente y, por
lo tanto, al servicio espiritual del grupo.

En la Jerarquia, la meditacion toma dos formas principales, y en ese gran Centro
espiritual, la meditacidén es un habito instintivo y no necesita un proceso forzado:

1. La meditacién es lo que pone en movimiento una respuesta jerarquica al
llamado invocador que surge de los tres mundos, y principalmente al llamado
invocador llevado adelante conscientemente por todos los que oran, todos los
gue hacen un llamado mistico y todos los que emplean el método de la
meditacién oculta y invocacién directa.

2. La meditacion es el modo instintivo por el cual la Jerarquia, en respuesta a la
invocacion de los tres mundos, se acerca al Centro superior, Shamballa;
entonces la Jerarquia evoca las energias, los Seres y la afluencia espiritual que
requiere el servicio jerarquico en el futuro inmediato. También es, en un sentido
anico, la técnica mediante la cual los Maestros mismos se preparan para la sexta
iniciacion, condicionando asi el Sendero de la Vida en el que finalmente se
encontraran y pasaran de alli a empresas cosmicas superiores.

Es por eso que se le da tanto énfasis a la meditacion individual, pero con un
énfasis aln mayor en la meditacion grupal. Asi convertimos nuestro instinto de
expresion espiritual en lineas cientificas; asi somos iniciados en una técnica
planetaria que todos los seres planetarios deben dominar. La meditacion, en su
forma mas rudimentaria, es el instinto que conduce al reconocimiento del Sol
fisico y gobierna, por ejemplo, el giro de la vida vegetal planetaria hacia el Sol
como su fuente de vida dominante. En su forma intermedia, es lo que revela al
aspirante ya la Jerarquia el Corazén del Sol y, en su forma mas elevada, es el
modo de contacto que relaciona a los Seres mas elevados de nuestro planeta
con el Sol Espiritual Central. En todos los casos, esta capacidad de meditar
(expresion espiritual de los procesos mentales) se centra en determinadas
formaciones grupales que seria Gtil considerar brevemente.



Se podria decir que, intermedio entre los grandes centros planetarios, se puede
encontrar un grupo de aquellos que pueden meditar creativamente; son elegidos
de cada uno de los grandes centros y de entre los que ya estan acostumbrados
a la meditacion. Recuerde que aqui no nos referimos a la meditacion religiosa,
entendida estrictamente, ni a esos llamamientos invocadores de ayuda y auxilio
que estan tan estrechamente asociados en la mente del pensador cristiano
occidental. Nos referimos a todos los que, en una reflexién tranquila, un atractivo
enfocado y con un verdadero trasfondo de conocimiento, son capaces de
"pensar detenidamente” en un estado de conciencia superior al que normalmente
son conscientes; en ese estado superior llegan a esos “descubrimientos”
intuitivos y espirituales que pueden producir la semilla de una nueva creacion, o
gue pueden abrir (para aquellos que no pueden asi meditar) un nuevo campo de
conciencia posible. El motivo de toda esa meditacién grupal debe ser el servicio
desinteresado; la nota clave de todos estos grupos es la creatividad; todos ellos
son demostraciones del tercer aspecto perfeccionado de la inteligencia activa,
mas otros aspectos en desarrollo; todos ellos estan en relacion directa o
alineacion con uno de los Budas de Actividad, Quienes encarnan en Si mismos
la esencia del tercer Rayo de Inteligencia Activa, a través del cual el tercer
aspecto puede proyectarse y expresarse exitosamente. Son estos tres Budas
Quienes fueron fundamentales en el asombroso y oculto proceso de implementar
el principio mental en nuestro planeta, y Quienes —a través de Su meditacion
creativa— trajeron nuestro planeta, la Tierra y el planeta Venus en alineacion
directa. Esto hizo posible la llegada de los Hijos de la Mente y la formacion del
cuarto reino de la naturaleza, la Humanidad. Son encarnaciones de la intuicion y
controlan la afluencia de energia intuitiva en la mente de los hombres.

Estos grupos intermedios de Trabajadores que conocen el poder de la
meditacién son principalmente creativos, y que la eficacia de Su trabajo se
demuestra en el grupo mas grande cuyos mandatos estan cumpliendo y en el
grupo que esta creativamente influenciado por el trabajo de meditacién realizado.

Curiosamente, en vista del hecho de que el principio de la Mente es el quinto
principio, hay cinco grupos principales que funcionan principalmente a través de
la meditacion "creativa y sustentadora”. Estos son:

1. El nuevo grupo de servidores del mundo.

2. El Ashram, al que pueden afiliarse los discipulos del Nuevo Grupo de
Servidores del Mundo.

3. La Jerarquia misma, el Ashram de Sanat Kumara.

4. Los Nirmanakayas o los “contemplativos inspirados”.



5. La correspondencia superior de los Nirmanakayas que encuentran Su lugar
en relacion con Shamballa; esto es anélogo al de los Nirmanakayas de la
Jerarquia.

El personal de estos grupos se abastece de los grupos mas grandes a los que
son intermedios:

1. El Nuevo Grupo de Servidores del Mundo reline a su personal en el gran
centro planetario llamado Humanidad.

(a) Los miembros mas avanzados del grupo estan afiliados a algin Ashram
dentro del circulo no pasajero de la Jerarquia.

(b) EI Ashram mayor, compuesto por muchos Ashrams, es la produccion
cumplida del Nuevo Grupo de Servidores del Mundo a lo largo de los tiempos.
Esta es una declaracion llena de importantes implicaciones.

2. Los Nirmanakayas reunen a Su personal de la Jerarquia, el segundo gran
centro planetario. Su relaciéon con Shamballa no es de afiliacion, ni es la misma
gue la del Nuevo Grupo de Servidores del Mundo a la Jerarquia. Su relacion
principal es con el Triangulo de los Budas de Actividad, y es bajo Su inspiracion
creativa que trabajan. Esta corriente de inspiracién o de “energia inundada de
luz creativa”, se pone a disposicion de la Jerarquia en todo momento y cuando
sea necesario para Su trabajo creativo; es parte de esa energia dinamica y
galvanizadora que alimenta el entusiasmo del Nuevo Grupo de Servidores del
Mundo, los une en el Trabajo Unico y les permite trabajar de manera inteligente
y con capacidad creativa.

3. Un cuerpo misterioso de lo que se ha llamado "Luces reflectantes”; los
miembros de este grupo son en cierta medida extraplanetarios. Estan afiliados a
Shamballa y concentran la energia creativa cosmica, poniéndola asi disponible
(a pedido) para los miembros de la Camara del Consejo en Shamballa. Hay poco
gue debamos considerar acerca de Ellos; Ellos son los "Ayudantes del Sefior del
Mundo", e implementan Sus propositos tal como El los formulé en el plano mental
cosmico.

Esta técnica de meditacion es el agente creativo sobresaliente de nuestro
planeta. Cuando usted, como individuo, se esfuerza por "construir el nuevo
hombre en Cristo", que serd una expresion de su verdadero yo espiritual, la
meditacién es, como bien sabe, su mejor agente; pero el proceso de meditacion
debe llevarse a cabo mediante un trabajo creativo, o de lo contrario es puramente
mistico y, aunque no inutil, es sin embargo negativo en los resultados creativos.

Los miembros del Grupo de Servidores del Mundo provienen de todas las ramas
de la empresa humana, de las cuales la religiébn organizada es solo una. Hay
cientificos que, repudiando violentamente lo no probado, estan dando todo lo
gue tienen de capacidad cientifica y conocimiento al servicio de la humanidad,



cada uno en su campo cientifico elegido; hay hombres de estatura econémica
gue consideran el dinero como una responsabilidad que debe distribuirse
sabiamente al servicio de los demas, pero la terminologia mistica u oculta puede
gue no signifigue nada para ellos; hay educadores, preocupados por las sabias
formulaciones del conocimiento y con una comprension enciclopédica de la
sabiduria acumulada de las épocas, que buscan utilizar para adecuar a la
generacibon mas joven a vivir bella, constructiva y creativamente; hay
eclesiasticos y lideres religiosos (en una u otra religiéon del mundo) que no estan
atados o impedidos por la forma; el espiritu de luz est4d en ellos y aman
inteligentemente a sus semejantes. Todas estas personas, si son miembros del
Nuevo Grupo de Servidores del Mundo, deben ser inevitablemente pensadores
reflexivos, deben tener objetivos creativos, deben ser verdaderamente
inteligentes y deben haber agregado amor en expansion a su inteligencia.

Estos hombres y mujeres tienen una relacion dual: con el resto de la humanidad
a la que buscan servir, y también con la Jerarquia, a través de algun Ashram,
como Ashram que es la fuente de su inspiracién y de sus esfuerzos creativos
para pensar y trabajar.

El discipulo aceptado en este trabajo de grupo esta en comunicacion consciente
con ambos centros planetarios (el de la Humanidad y el de la Jerarquia) y su
pensamiento creativo condiciona en gran medida al grupo. Sin embargo, muchos
en este grupo son conscientes de su relacion con la humanidad y de su servicio
planificado, pero desconocen por completo la fuente invisible de su inspiracion.
Esto no importa, porque —si su motivo es puro, su inteligencia aguda y su
capacidad de meditacion adecuada— reciben la inspiracion y desarrollan la
intuicion en cualquier caso. Son aquellos en el Grupo de Servidores del Mundo
gue pueden y meditan quienes son los verdaderos agentes de la relacion
existente entre la Jerarquia y la Humanidad. Por supuesto, esta relacion siempre
ha existido, y siempre ha habido muchos misticos y algunos ocultistas que han
servido como canales de relacion; hoy, el grupo esta recién organizado y la tarea
de invocacion y evocacion esta por primera vez en la historia equilibrada
uniformemente, o se basa en lo que podriamos llamar una base de cincuenta por
ciento.

Una vez mas, el Nuevo Grupo de Servidores del Mundo esta compuesto por
hombres y mujeres muy diversos, reunidos de todas las naciones, que tienen
muchos puntos de vista diferentes y siguen las muchas profesiones e ideologias
diferentes; por lo tanto, es mas verdaderamente representativo de la humanidad
y mas verdaderamente potente que nunca. Es prudente llamar la atencion del
publico en general, y a escala mundial, la naturaleza factica del Nuevo Grupo de
Servidores del Mundo.

Este Grupo de Servidores del Mundo es un aspecto del antakarana mundial y les
da a los estudiantes del antakarana un ejemplo sélido de la intencion y el



propésito del Puente Arcoiris que cada discipulo esta tratando de construir
conscientemente. Esta compuesto por aquellos que han penetrado en
conciencia hacia arriba hasta tal punto y altura que su ascension se ha vuelto
invocadora y ha producido un descenso de la Jerarquia que se encuentra 'y se
fusiona con las energias del reflejo grupal ascendente. Las palabras aqui pueden
obstaculizar, pero la visualizacion indicada resultara util. En el caso del Nuevo
Grupo de Servidores del Mundo, no es simplemente la energia ascendente lo
qgue debe considerarse; también hay un enfoque de la conciencia y una
receptividad que puede convertirse en una intencion fija; esto puede ser seguido
mas tarde por un reconocimiento en la conciencia del cerebro fisico de lo que ha
ocurrido. No olvide que, en detalle, el Grupo de Servidores del Mundo, o Nuevo
Grupo de Servidores del Mundo, estd compuesto por los siguientes grupos:

1. Iniciados y discipulos que son conscientemente parte de la Gran Logia Blanca.

2. Aspirantes y discipulos menores que estan afiliados a la Jerarquia, pero que
generalmente no poseen esa continuidad de conciencia que vendra despues.

3. Aquellos en el Sendero Probatorio que aun no estan afiliados a la Jerarquia;
sin embargo, estan sujetos a una impresion jerarquica y estan decididos a servir
a sus semejantes.

4. Un numero creciente de personas que responden al idealismo y el propdsito
del Nuevo Grupo de Servidores del Mundo y que rapidamente se uniran al grupo.

El requisito principal es la meditacidén pero, como saben, no es necesariamente
la meditacion establecida de las escuelas e iglesias ocultas; la pertenencia al
grupo, sin embargo, requiere el desarrollo del espiritu reflexivo a lo largo de
alguna linea de comprension humana; también requiere el poder de centrar la
atencion en aquello que puede servir a la humanidad y un reconocimiento
compasivo de las necesidades humanas. El hombre o la mujer irreflexivos, o
aquellos que estan completamente absortos en los lazos comerciales, politicos
y familiares, no pueden formar parte del Nuevo Grupo de Servidores del Mundo,
porque el grupo exige una medida definida de descentralizacidon; a esto, los
habitos de meditacion contribuyen rapidamente.

A medida que los miembros de este grupo mediten y sirvan, veran gradualmente
gue estan tomando conciencia de un grupo interno: el Ashram del Maestro en
cuyo rayo se encuentra el servidor individual. Esto variara necesariamente segin
el rayo; el rayo, hay que recordarlo, determina la calidad y la naturaleza del
servicio a prestar. Gradualmente, el nedfito se adapta al ritmo del Ashram, y
gradualmente su meditacion cambia y se alinea con la meditacién ashramica
instintiva y constante. Debe recordarse que la meditacién ashramica carece por
completo de elementos de personalidad. Esta en la naturaleza de una meditacion
grupal constante e ininterrumpida sobre el Plan, y particularmente sobre ese
aspecto del Plan que debe ponerse en funcionamiento inmediatamente; este es



el deber asignado del Ashram o los Ashrams en cuestion. Esta actitud constante
de meditacién reflexiva no perjudica en modo alguno la eficacia del Ashram o del
discipulo individual, porque dos o mas lineas de pensamiento y varias lineas de
actividad son posibles simultaneamente. Esta es otra leccion que aprende el
discipulo.

Mas tarde, nuevamente, el discipulo en el Ashram se da cuenta de que la
meditacion procede todo el tiempo dentro del Ashram mayor, la Jerarquia. Este
es el Ashram, Melquisedec, el Sefor del Mundo. Este gran Ashram esté dirigido
y controlado por Cristo. El aspirante a discipulo se vuelve consciente de un vasto
ritmo de meditacion que es como la accién del coraz6n humano en su latido;
recibe y distribuye, invoca y evoca; a medida que se habitia a este ritmo de
meditacion, aprende a cambiar su propia meditacién individual al ritmo
establecido de la Jerarquia; este es un paso definitivo hacia adelante, ya que el
ritmo jerarquico es de una potencia tremenda, una potencia tan grande que
penetra mas alla del ring-pass-not jerarquico.

El efecto de esa vibracion reflectante es tanto vertical como horizontal, y esta
amplia difusion ha llevado a la formacion de ese gran grupo de contemplativos,
los Nirmanakayas; Enfocan el llamamiento invocador jerarquico y (para citar el
Antiguo Comentario) "lo ponen en la forma musical que agradara al oido de Aquel
gue habita en el plano mas elevado". Luego transfieren las energias recibidas
enfocadas, después de la debida reflexion y contemplacion, a Shamballa. Una
de Sus funciones es relacionar el llamamiento invocador de la Jerarquia a la ley
karmica, y asi determinar "en el profundo silencio de Su trabajo unido” lo que
puede ser posible porque no infringe la intencidon karmica, y lo que aun no es
posible en tiempo y espacio, esos dos factores principales que se rigen por la ley
karmica. Deben tener en cuenta que aun no ha llegado el momento y que “la era
karmica aun no puede exigir que el bien exigido se convierta en bien cumplido”.

Los miembros de este grupo también son transmisores a la Jerarquia de la
respuesta evocada desde Shamballa. Estan constantemente en contacto con la
Camara del Consejo en Shamballa. Asi como la Jerarquia, en este ciclo actual
de esfuerzo mundial, esta trabajando a través del Nuevo Grupo de Servidores
del Mundo, Shamballa esta llevando a cabo sus intenciones (en lo que concierne
a la humanidad) a través de este grupo de Nirmanakayas. Todo esto connota
una gran centralizacidon de la obra en relacién con la reaparicion del Cristo.

Por lo tanto, puede ver que se esta llevando a cabo una gigantesca meditacion
grupal en muchas fases diferentes en nuestro planeta. Todas las unidades de
meditacién y los grupos reflexivos estan relacionados entre si a través de la
unidad de motivo espiritual, buscan una cooperacibn mas estrecha y se
esfuerzan por llevar su trabajo de meditacibn —consciente o0
inconscientemente— a un estado de tranquilidad universal positiva, de modo que



la formulacion del deseo espiritual pueda llevarse adelante con éxito y la
recepcion de la energia espiritual pueda ser una recepcion unida.

Por lo tanto, se esta realizando un gran esfuerzo hacia la alineacion, y cuando el
aspirante individual puede meditar de tal manera que su voz pueda llegar al
Nuevo Grupo de Servidores del Mundo, ese grupo puede entonces impresionar
al individuo; a través de él se puede alcanzar la humanidad. También puede
impresionar a la Jerarquia; entonces los Contemplativos que estan en contacto
con Shamballa pueden contactar a la Jerarquia, ya través de la Jerarquia puede
impresionar al Nuevo Grupo de Servidores del Mundo; entonces, y soélo
entonces, llegara el momento en que vendra el Cristo.

Ya en las montafias de la iniciacién se puede escuchar el sonido de Sus pies.
Ahora trabaja con Sus iniciados dentro de la Jerarquia; Su meditacion unida esta
acelerando el trabajo preparatorio y también esta conduciendo a la iniciacién de
innumerables discipulos, haciéndolos mucho mas utiles de lo que serian de otra
manera.

La meditacion unida de estos discipulos esta colaborando con la del Cristo y de
los Maestros, y los iniciados mayores impresionaran a los miembros del Nuevo
Grupo de Servidores del Mundo; los de este ultimo grupo que son, como
discipulos, miembros de la Jerarquia, se convierten en agentes de esta
impresion. La meditacion del Nuevo Grupo de Servidores del Mundo, junto con
la meditaciodn jerarquica, inevitablemente impresionara a los hijos de los hombres
gue buscan y anhelan la liberacion; asi se crea un gran canal o Sendero de Luz
mediante la meditacién cooperativa, ya lo largo de ese Sendero, hablando
simbdlicamente, el Cristo vendra.

(Discipulado en la Nueva Era, Vol. I, pags. 197-207 libro ingles)



