GRUPO DE MEDITACION DE “LA SCUOLA DEL SOLE”
NIVEL 2 Parte 2d (Cuarto de 4 partes)

LA CONSTITUCION DEL HOMBRE

MAGIA BLANCA

El Tibetano

La Magia Blanca, como quiero que recuerden, se ocupa del desarrollo del alma en la forma y de la
obtencidn de la experiencia necesaria. No se ocupa del trabajo directo sobre la forma, sino de la
influencia indirecta del alma, que funciona en cualquier forma en todos los reinos de la naturaleza
a medida que pone la forma bajo su control, efectuando asi los cambios necesarios y en desarrollo
en el aparato de contacto. El mago blanco sabe que cuando se aplica la estimulacidon de rayos
adecuada y correcta al centro que llamamos alma en cualquier forma, pero no a la forma misma,
entonces el alma, asi estimulada, hard su propio trabajo de destruccidn, de atraccién. , de
reconstruccion y de una consiguiente manifestacion de vida renovada. Esto es cierto del alma del
hombre, del alma de una nacién y del alma de la humanidad misma. Soporta esto en mente,
porque he establecido aqui una regla basica y fundamental por la cual toda la magia blanca es
eternamente gobernado.

(El destino de las naciones, pdags. 122-23)

La magia blanca es, de manera realista, el poder del trabajador capacitado y el ejecutivo para unir
en una sintesis constructiva el "adentro y el afuera" de modo que lo que estd abajo pueda ser
modelado de manera reconocible sobre lo que esta arriba. Es la tarea suprema de reunir de
acuerdo con la intencidon y el plan inmediatos y en beneficio de la vida en evolucién en cualquier
ciclo mundial particular:

1. Espiritu y materia.

2. Vida y forma.

3. El egoy la personalidad.

4. El almay su expresién exterior.

5. Los mundos superiores de atma-buddhi-manas y el reflejo inferior de la mente-emociény la
naturaleza fisica.

6. La cabeza y el corazén, mediante la sublimacion de las energias sacra y del plexo solar.

7. Los planos etérico-astral y el plano fisico denso.

8. Los niveles subjetivos intangibles de existencia y los mundos tangibles externos.



... Por lo tanto, todo lo que conduce a la sensibilidad humana y al aumento de la conciencia es el
trabajo del mago blanco; todo lo que tiende a producir mejores formas a través de las cuales el
principio viviente de la deidad puede expresarse es el trabajo del mago blanco; todo lo que sirve
para adelgazar o rasgar el velo entre los mundos en los que aquellos que no tienen cuerpos fisicos
viven, se mueven y trabajan y los mundos de la forma exterior es obra del mago blanco. De todo
este tipo de trabajo siempre hay mucho, pero nunca mds que en este momento debido a la
llegada a la manifestacion de este rayo del mago (blanco y negro), el séptimo rayo.

(Ibid., Pags. 41-42)

Debe recordarse que cada rayo encarna una idea que puede percibirse como un ideal. Los rayos en
el tiempo producen el patrén del mundo que moldea todas las formas planetarias y, por lo tanto,
da testimonio de la potencia interna de los procesos evolutivos. Esta tendencia de formacion de
patrones esta siendo reconocida hoy por la psicologia moderna en conexién con el ser humano y
sus patrones emocionales o de pensamiento estan siendo graficados y estudiados. Lo mismo
ocurre con las naciones y razas también. Cada rayo produce tres patrones principales que se
imponen a la forma naturaleza, ya sea la de un hombre, una nacién o un planeta. Estos tres
patrones son: el patron emocional, que encarna la aspiracion de un hombre, una nacién o una
raza; es la suma total de la tendencia al deseo en cualquier momento; el patrén mental, que
emerge mas tarde en el tiempo y gobierna los procesos de pensamiento de un hombre, una
nacion o una raza. Los patrones emocionales y mentales son los aspectos negativos y positivos de
la personalidad de un hombre, una nacién o una raza. El modelo del alma es la meta
predisponente y espiritual, el destino que el principio espiritual finalmente logra imponer sobre la
personalidad de un hombre, una nacién o una raza. Este patrén del alma eventualmente
reemplaza y borra los dos procesos anteriores de produccidn de patrones.

(Ibid., P4gs. 57-58)



THE EGOIC LOTUS

THE COSMIC GASEOUS SUBPLAME

TO BRA ~——;2 TO EFA—W-. Hi: o, B T O AP MANASIC PERMAMNENT
N At o)
: i . pong e
-k - e 2

AFD = ATMIC PEREMAMEMT ATDM

EFA = BEUDDHIC FERMANENT HTC‘:!'\."I

“THE THREEFOLD
" ANTAHKARANA

FLANE QF THE EG
ABSTRACT MIND

K= KNCAWLEDGE PETALS
L=LOVEFETALS

5= SACRIFICE FETALS

; B AF b .
................... R . ; malm m s EmEE Em s s EEE R A RoE
i B - : ; - _ :

VENT AL LINIT ;

a . i5
= T :
5 0, ;
I i
£ % z
% = A =
= = s ;:r._J\ s E
w : L I =
| o '. ) E ! =
: o A - =-
P E Y ¥ H i =
E [} L S = E
= : it @ =
w0 & 0D = i
QW g ful o 0
@’ | LA =
L E 2 2
u 3 = b i
L ! E =
5 Yo H W %
o o '. : Z =
& D 2
BS= BASE OF SFINE o, F
GO= GENERATIWE ORGA NS &0 :
SF = SOLAR FLEXUS L.’;“'
S = SPLEEN "

(Este cuadro es una reproduccién de Tratado sobre fuego cdsmico, p. 823, de Alice A. Bailey).



EL CUERPO MENTAL
El Tibetano

Empiezo con el cuerpo mental, ya que para el estudiante de meditacion es el que es el centro de
su esfuerzo y el que controla los dos cuerpos inferiores. El verdadero estudiante busca desviar
su conciencia de su cuerpo fisico y alejarla del cuerpo emocional hacia los reinos del
pensamiento, o hacia el cuerpo mental inferior. Habiendo logrado tanto, busca luego trascender
esa mente inferior y polarizarse en el cuerpo causal, utilizando el antakarana como el canal de
comunicacién entre lo superior y lo inferior, siendo el cerebro fisico el receptor inactivo de lo
que es. transmitido desde el Ego o Ser Superior, y mas tarde desde el Espiritu triple, la Triada.
El trabajo a realizar requiere un trabajo desde la periferia hacia adentro y una consiguiente
centralizacién. Habiendo logrado esa centralizacion y enfocado en ese centro estable ... un
punto dentro de la cabeza ... se convierte en el centro de conciencia ...

Los peligros para el cuerpo mental son muy reales y deben protegerse contra ellos. Son
principalmente dos, y podrian denominarse los peligros de la inhibicion y los debidos a la
atrofia del cuerpo.

A. Consideremos primero los peligros debidos a la inhibicion. Algunas personas, por su
pura fuerza de voluntad, llegan a un punto en la meditacion donde inhiben directamente
los procesos de la mente inferior. Si imagina el cuerpo mental como un ovoide,
rodeando al cuerpo fisico y extendiéndose mucho mas alla de él, y si se da cuenta de
que a través de ese ovoide circulan constantemente formas de pensamiento de varios
tipos (el contenido de la mente del hombre y los pensamientos de sus asociados que lo
rodean). ) para que el huevo mental esté coloreado por atracciones predominantes y
diversificado por muchas formas geométricas, todas en un estado de flujo o circulacion,
puede hacerse una idea de lo que quiero decir. Cuando un hombre procede a aquietar
ese cuerpo mental inhibiendo o suprimiendo todo movimiento, detendré estas formas de
pensamiento dentro del ovoide mental, detendrd la circulacién y puede producir
resultados de naturaleza grave. Esta inhibicion tiene un efecto directo sobre el cerebro
fisico y es la causa de gran parte de la fatiga de la que se queja después de un periodo
de meditacion. Si persiste, puede provocar un desastre. Todos los principiantes lo hacen
mas 0 menos, y hasta que aprendan a protegerse, obstaculizardn su progreso y
ralentizaran su desarrollo... ¢Cudles son los métodos correctos para eliminar el
pensamiento? ¢Cémo se puede lograr la tranquilidad sin el uso de la voluntad en la
inhibiciéon? Las siguientes sugerencias pueden resultar Utiles y utiles: El estudiante,
habiendo retirado su conciencia al plano mental en algin punto dentro del cerebro, déjelo
pronunciar la Palabra Sagrada suavemente tres veces. Que se imagine el aliento enviado
como una fuerza clarificadora y expurgadora que, en su avance, barre las formas mentales
gue circulan dentro del ovoide mental. Deje que, al final, se dé cuenta de que el cuerpo
mental estd libre y libre de formas mentales. Permitale entonces elevar su vibracion tan
alto como sea posible, y luego apunte a elevarla lejos del cuerpo mental hacia el causal, y
asi traer la accion directa del Ego sobre los tres vehiculos inferiores. Mientras pueda



mantener su conciencia alta y mientras mantenga una vibracién que sea la del Ego en su
propio plano, el cuerpo mental se mantendrd en un estado de equilibrio. No tendra
vibraciones inferiores andlogas a las formas mentales que circulan en su entorno. La fuerza
del Ego circulard por todo el ovoide mental, sin permitir que entren unidades geométricas
extrafnas, y se compensaran los peligros de la inhibiciéon. Se hara aun mads: la materia
mental con el tiempo se sintonizara tanto con la vibracién superior que, a su debido
tiempo, esa vibracién se estabilizard y desaparecerd. Deshacerse automdticamente de
todo lo que es mas bajo e indeseable.

B. ¢Qué quiero decir con los peligros de la atrofia? Simplemente esto: algunas naturalezas se
polarizan tanto en el plano mental que corren el riesgo de romper la conexién con los dos
vehiculos inferiores. Estos cuerpos inferiores existen para propdsitos de contacto, para la
aprehensién del conocimiento en los planos inferiores y por razones de experiencia a fin
de que se incremente el contenido del cuerpo causal. Por lo tanto, te resultara evidente
que si la conciencia residente no desciende por debajo del plano mental y descuida el
cuerpo de las emociones y el fisico denso, resultaran dos cosas. Los vehiculos inferiores
seran descuidados e inutiles y fracasardn en su propésito, atrofiandose y muriendo desde
el punto de vista del Ego, mientras que el cuerpo causal en si no se construird como se
desea y se perdera tiempo. El cuerpo mental se volverd igualmente inutil y se convertira
en una cosa de contenido egoista, inutil en el mundo y de poco valor. Un sofiador cuyos
suefios nunca se materializan, un constructor que almacena material que nunca emplea,
un visionario cuyas visiones no son de utilidad para dioses u hombres, es un obstaculo
para el sistema universal. Estd en gran peligro de atrofiarse.

La meditacidon deberia tener el efecto de poner los tres cuerpos mas completamente bajo el
control del Ego, y conducir a una coordinacién y alineacién, a un redondeo y un desarrollo
simétrico que hard que un hombre sea realmente util para el Gran Unos. Cuando un hombre se da
cuenta de que tal vez esté demasiado centralizado en el plano mental, definitivamente deberia
apuntar a hacer que todas sus experiencias, aspiraciones y esfuerzos mentales sean cuestiones de
hecho en el plano fisico, poniendo los dos vehiculos inferiores bajo el control del mental y
convirtiéndolos en hechos. los instrumentos de sus creaciones y actividades mentales.

He indicado aqui dos de los peligros con los que nos encontramos con mayor frecuencia, y
aconsejo a todos los estudiantes ocultismo para recordar que los tres cuerpos son de igual
importancia en la realizacion del trabajo a realizar, tanto desde el punto de vista egoico como
desde el punto de vista del servicio a la raza. Que apunten a una sabia coordinacién en la
expresion, que permitira al Dios interior manifestarse para ayudar al mundo.

(Cartas sobre meditacidn oculta, pags. 94-98)



EL CUERPO EMOCIONAL
El Tibetano

El cuerpo emocional es en este momento el cuerpo mas importante de la Personalidad por varias
razones. Es una unidad completa, a diferencia de los cuerpos fisico y mental; es el centro de
polarizacién de la mayoria de la familia humana; es el cuerpo mas dificil de controlar y es
practicamente el ultimo cuerpo en ser completamente subyugado. La razon de esto es que la
vibracidon del deseo ha dominado, no solo el reino humano, sino también los reinos animal y
vegetal en un sentido menor, por lo que el hombre interior evolutivo tiene que trabajar contra las
inclinaciones establecidas en tres reinos. Antes de que el espiritu pueda funcionar a través de las
formas del quinto o reino espiritual, esta vibracién del deseo debe ser eliminada y la inclinacién
egoista transmutada en aspiracién espiritual. El cuerpo emocional forma practicamente una
unidad con el cuerpo fisico, porque el hombre medio funciona casi enteramente por instigacion
del emocional, su vehiculo inferior obedecia automaticamente las 6rdenes de un superior. En la
meditacién, el cuerpo emocional debe controlarse desde el plano mental, y cuando la polarizacién
se ha transferido al cuerpo mental a través de formas de meditacion e intensidad de propdsito y
voluntad, entonces el emocional se vuelve inactivo y receptivo. Esta actitud negativa en si misma,
si se lleva demasiado lejos, abre la puerta a peligros graves ... No se desea una condicidén negativa
en ninguno de los cuerpos, y es precisamente esta misma negatividad la que los principiantes en la
meditacién tan a menudo logra, y por lo tanto corre peligro. El objetivo debe ser hacer que el
ovoide emocional sea positivo para todo lo inferior y su entorno y solo receptivo al Espiritu a
través de lo causal. Esto solo puede lograrse mediante el desarrollo de la facultad de control
consciente.

(Cartas sobre meditacidn oculta, pags. 98-99)

El punto a tener en cuenta es que el deseo domina y controla la acciéon cuando la fuerza vital es
centrado en la naturaleza del deseo, como lo es predominantemente con la mayoria de las
personas. Pero el control mental planificado solo es posible cuando la vida se centra en el plano
mental. Cuando este es el caso, el deseo no requerira supresién porque el poder de la atenciéon
enfocada estard en otra parte y, en consecuencia, no habra un deseo furioso de suprimir. La
supresion es un esfuerzo del hombre enfocado en el cuerpo astral, para traer el aspecto voluntad
de la mente. Pero esto rara vez lo hace. El deseo puede pasar por el intenso esfuerzo que el
hombre estd haciendo para lograr cierta conciencia mental, pero en realidad no se produce
ninguna supresion, ni se evoca la voluntad. Cuando la vida de un hombre es dirigida y controlada
por la mente desde niveles mentales, entonces tiene lugar la transmutacidén o alquimia; la
transmutacion (mediante la cual se cambia y altera la naturaleza astral) puede ser de naturaleza
espiritual o simplemente de naturaleza conveniente. El deseo se puede transmutar en aspiracion
espiritual o en una actitud que esté en conformidad con la voluntad de la mente que la esta
expresando. De ahi la necesidad de un analisis cuidadoso del motivo y de los objetivos.

(Tratado sobre los Siete Rayos, Vol. IV, Sanacion Esotérica, p. 348)



EL CUERPO ETERICO

El Tibetano

El tema del cuerpo etérico de todas las formas y del cuerpo etérico del Logos planetario es
necesariamente de mayor importancia en cualquier consideracion de la Ciencia Suprema del
Contacto. Es este concepto de contacto sensible el que trato de enfatizar. Todos los términos
tales como planos, grupos, Jerarquias creativas y centros son simplemente formas de usar
palabras para inferir relaciones, interacciones e impresiones mutuas entre los seres o las vidas
que componen la suma total de nuestro universo manifestado; sin embargo, son signos de que
nos conducimos a una sintesis planetaria o una integridad planetaria de una naturaleza que hasta
ahora ni siquiera habia imaginado el hombre.

El tema es necesariamente de inmensa dificultad, porque todos los seres humanos piensan en
términos de sus propios contactos y relaciones, que son estrictamente limitados y no se
expresan en términos de la Vida Una, fluyendo a través de todas las formas y todos los reinos, o
a través de todos los diversas evoluciones planetarias (de las que no sabes nada) y creando asi
en el tiempo y el espacio una Entidad planetaria viviente inteligente de madurez sistémica,
calificada por inmensas energias atractivas e integradoras, motivadas por un Propoésito
supremo, un Proposito que es parte del vasto propésito del Logos solar, trabajando a través del
Logos planetario, y por lo tanto responsable del bienestar y evolucion progresiva de todas las
vidas y grupos de vidas dentro del marco y la estructura esencial de nuestro planeta. La relacion
evocada es, como bien puede imaginarse, interplanetaria y extraplanetaria; estos términos
significan poco para el discipulo promedio y tiene que esperar hasta que el proceso iniciatico lo
coloque en una posicion en la que pueda evaluar francamente la situacién. De las Gltimas
etapas, no podemos saber nada; s6lo en la Camara del Consejo de Shamballa son reconocibles
estos contactos y relaciones extraplanetarios. Pero hay que comprender un hecho basico y es
que el medio de relacidn y de contacto es la Sustancia; y el efecto de estas relaciones, llevadas a
cabo a través de este medio, es el desarrollo gradual y el desarrollo progresivo de los tres
Aspectos divinos que todos los esoteristas reconocen, y de otros que revelaran los milenios
venideros. El factor contribuyente, por tanto, dentro y sobre nuestro planeta, es lo que
podriamos considerar como los tres centros principales del Logos planetario:

1. EIl Centro Principal, el Agente dindamico del Proposito extraplanetario, la expresion de
la Divina Voluntad planetaria enfocada en Shamballa. Esta es la energia de Sintesis, la
fuente de toda la vida planetaria; connota el Ser esencial.



2. El Centro Cardiaco, Agente del Plan de evolucion. Esta es la expresion del Amor divino o la
Razon pura, la Jerarquia. Es esencialmente la energia de Atraccion, el reino de las almas.

3. El Centro de la Garganta, el Agente de los tres Aspectos en relacion con los tres reinos
subhumanos de la naturaleza, expresion también de la Inteligencia divina, la Humanidad.

Esta es la energia de la Mente activa y hace de la humanidad el macrocosmos del microcosmos,
los tres reinos subhumanos. La humanidad es para estos reinos lo que la Jerarquia es para el
cuarto reino de la naturaleza, el reino humano. Estos son los elementos de la ciencia oculta y,
para estudiantes como usted, no contienen nada nuevo. Sin embargo, deben ser vistos en su
triple relacion si se quiere captar el modo de funcionamiento de la Vida Una con més claridad
de lo que es ahora. El objetivo de todo el esquema evolutivo es llevar estos tres Centros a una
relacion tan estrecha que la sintesis del Propoésito divino pueda funcionar armoniosamente en
todos los niveles de conciencia posibles (ndtese esa frase). Si esto puede tener lugar, entonces
el Pensamiento basico, la Proposicién fundamental del Logos planetario, eventualmente puede
ser revelada al hombre. Permitame recordarle la declaracion oculta de que todo ser viviente o
vida manifestada, desde el Logos planetario hasta el atomo mas diminuto, o ha sido, es o sera
un hombre. Esto hace referencia al pasado, al presente y al futuro de cada vida manifestada. Por
lo tanto, el hecho de la humanidad y aquello que representa la humanidad es probablemente el
aspecto principal y principal del propésito divino. Haga una pausa y piense en esta declaracion.
Es, por tanto, el primer hecho claro que indica la medida y la magnitud de un ser humano; y
hasta que se nos revelen secuencialmente otros dos hechos, no serd posible evaluar
correctamente los aspectos més amplios del propdsito de Sanat Kumara. Todo lo subhumano
avanza lentamente hacia una experiencia humana definida; también esta pasando por la fase del
esfuerzo humano y la experiencia consecuente, o bien ha salido de esa fase de limitacion y, a
través de la iniciacidn, esté redactando naturaleza en un estado de divinidad (para usar una frase
muy inadecuada).



EL CUERPO EMOCIONAL
El Tibetano

El cuerpo emocional es en este momento el cuerpo mas importante de la Personalidad por varias
razones. Es una unidad completa, a diferencia de los cuerpos fisico y mental; es el centro de
polarizacién de la mayoria de la familia humana; es el cuerpo mas dificil de controlar y es
practicamente el ultimo cuerpo en ser completamente subyugado. La razon de esto es que la
vibracidon del deseo ha dominado, no solo el reino humano, sino también los reinos animal y
vegetal en un sentido menor, por lo que el hombre interior evolutivo tiene que trabajar contra las
inclinaciones establecidas en tres reinos. Antes de que el espiritu pueda funcionar a través de las
formas del quinto o reino espiritual, esta vibracién del deseo debe ser eliminada y la inclinacién
egoista transmutada en aspiracién espiritual. El cuerpo emocional forma practicamente una
unidad con el cuerpo fisico, porque el hombre medio funciona casi enteramente por instigacion
del emocional, su vehiculo inferior obedecia automaticamente las 6rdenes de un superior. En la
meditacién, el cuerpo emocional debe controlarse desde el plano mental, y cuando la polarizacién
se ha transferido al cuerpo mental a través de formas de meditacion e intensidad de propdsito y
voluntad, entonces el emocional se vuelve inactivo y receptivo. Esta actitud negativa en si misma,
si se lleva demasiado lejos, abre la puerta a peligros graves ... No se desea una condicidn negativa
en ninguno de los cuerpos, y es precisamente esta misma negatividad la que los principiantes enla
meditacién tan a menudo logra, y por lo tanto corre peligro. El objetivo debe ser hacer que el
ovoide emocional sea positivo para todo lo inferior y su entorno y solo receptivo al Espiritu a
través de lo causal. Esto solo puede lograrse mediante el desarrollo de la facultad de control
consciente.

(Cartas sobre meditacidn oculta, pags. 98-99)

El punto a tener en cuenta es que el deseo domina y controla la accién cuando la fuerza vital
escentrado en la naturaleza del deseo, como lo es predominantemente con la mayoria de las
personas. Pero el control mental planificado solo es posible cuando la vida se centra en el plano
mental. Cuando este es el caso, el deseo no requerird supresién porque el poder de la atencidn
enfocada estard en otra parte y, en consecuencia, no habra un deseo furioso de suprimir. La
supresion es un esfuerzo del hombre enfocado en el cuerpo astral, para traer el aspecto voluntad
de la mente. Pero esto rara vez lo hace. El deseo puede pasar por el intenso esfuerzo que el
hombre estd haciendo para lograr cierta conciencia mental, pero en realidad no se produce
ninguna supresion, ni se evoca la voluntad. Cuando la vida de un hombre es dirigida y controlada
por la mente desde niveles mentales, entonces tiene lugar la transmutacién o alquimia; la
transmutacion (mediante la cual se cambia y altera la naturaleza astral) puede ser de naturaleza
espiritual o simplemente de naturaleza conveniente. El deseo se puede transmutar enaspiracion
espiritual o en una actitud que esté en conformidad con la voluntad de la mente que la estd
expresando. De ahi la necesidad de un analisis cuidadoso del motivo y de los objetivos.

(Tratado sobre los Siete Rayos, Vol. IV, Sanacion Esotérica, p. 348)



SOBRE LOS CENTROS
El Tibetano

Al manejar los problemas y preguntas de los estudiantes en relacion con los centros, su
significado, vitalizacién y uso consciente, debe recordarse que el desarrollo de una conciencia
despierta es la meta de todo entrenamiento de discipulado. Este despertar es provocado por:

1. Integracion .............. la coordinacidn del mecanismo.

2. Sintesis ....ceeeuneeen. la fusidn de personalidad y alma.

3. Apropiacion ......... la entrada de energia del alma a los centros.
4. Despertar ............. la respuesta de los centros a esta afluencia.

Notards la secuencia, por lo tanto, de este desarrollo por etapas en el camino de la magia blanca.
Generalmente entre los ignorantes, los centros se estudian primero objetivamente, se emprenden
ejercicios psiquicos para realmente producir sentimiento en los centros y asi hacer al hombre
consciente de su localidad y calidad. Posteriormente se hace un esfuerzo a través de la meditacién
para contactar con el alma. Este orden es incorrecto. El hombre debe tomar conciencia de los
centros como etapa final y esto porque su énfasis e identificacién estd con el alma y no con el
aspecto forma ...

(Discipulado en la Nueva Era, Vol. Il, p. 575)

Les recuerdo que el trabajo en conexion con los centros es incidental a la verdadera espiritualidad
y el desarrollo y es o deberia ser puramente mecanico y automatico. Los centros son fisicos, son
aspectos del cuerpo etérico y estan construidos con materia etérica, y su funcion es simplemente
expresar la energia que fluye desde el cuerpo astral, o desde la mente o desde el alma (en tres
aspectos). Después de la tercera iniciacidn, registraran la energia que fluye desde la Mdnada,
nuevamente a través de tres tipos de fuerza. Si esto se puede captar, los discipulos en
entrenamiento no enfatizardn demasiado el sistema de centros a través del cual debe venir la
energia expresiva.

(Ibid., P. 604)

(Vea las péaginas 144-162 de Tratado sobre los siete rayos, Volumen IV, para una discusion de los
centros en el ser humano).



EL HECHO DEL ALMA

El Tibetano

Es entre los pensadores de la raza donde vendra el primer reconocimiento seguro del alma, y este
evento sera el resultado del estudio y analisis, por parte de los psicélogos del mundo, de la
naturaleza del genio y la importancia del trabajo creativo. . Algunos hombres y mujeres en el
mundo se elevan por encima de sus semejantes y producen lo que es superlativo en su propio
campo; su trabajo tiene en si el elemento de la divinidad y de la inmortalidad. El trabajo de los
artistas creativos, la percepcion intuitiva de los grandes investigadores cientificos, la imaginacion
inspirada de los poetas del mundo y la visidn de los idealistas iluminados, todo debe ser explicado
y explicado por las leyes bajo las cuales estos hombres y mujeres trabajan. adn no se han
descubierto. El estudio minucioso, por parte de los psicélogos de lo anormal y lo subnormal, de las
mentes deformadas y distorsionadas y de los equipos defectuosos, ha sido exagerado y no se ha
prestado la debida atencién a lo divinamente anormal, ni a los tipos de conciencia que
trascienden. el estado humano ordinario de conciencia inteligente.

Estos ultimos estados supernormales encuentran expresiéon a través de los grandes artistas,
musicos, dramaturgos, escritores y los muchos otros tipos de trabajadores creativos que han sido
la gloria del reino humano a lo largo de los siglos y que brillardan durante los siglos. el préximo siglo
con mayor gloria todavia. Cuando se acepte la hipdtesis del alma, cuando se admita la naturaleza
de la energia espiritual que fluye a través del alma, y cuando se estudie el mecanismo de los
centros de fuerza, avanzaremos rapidamente hacia el conocimiento. Cuando, a través de la
meditacién, se experimenta para producir creativamente parte de la belleza contactada, algunas
de las ideas reveladas y algunos de los patrones vistos, aprenderemos a cultivar el genio y a
comprender como capacitar a las personas para que trabajen creativamente. Entonces se
descubrira mucho acerca de los centros en el hombre donde el principio divino tiene su morada, y
desde los cuales el Cristo interior puede obrar. Debe emprenderse el estudio del superconsciente
y no simplemente el estudio del autoconsciente o del subconsciente. A través de este estudio,
llevado adelante con una mente abierta, la psicologia moderna eventualmente llegard al
reconocimiento del alma.

El campo de investigacion es tan amplio que sélo puedo indicar algunos de los posibles campos de

investigacion:

1. La investigacion de la naturaleza del genio y su cultivo definido y especializado.

2. Formacion en el trabajo creativo y estudio de la diferencia entre este tipo de formacion vy la
formacidn para el trabajo profesional. El trabajo creativo prueba el hecho del alma; La formacion
profesional demuestra el tipo de personalidad.



3. Investigacién cientifica de los poderes del hombre, con especial atencién a la telepatia. Se
encontrara que el trabajo telepatico es de mente a mente, o de alma a mente, y no implica
necesariamente comunicacidon y contacto cerebro a cerebro. Este es uno de los campos mas
prometedores de investigacidn, aunque todavia presenta mucha dificultad. El hecho de la
existencia del alma no se probard por medio de la telepatia hasta después del aifio 1945. Para
entonces habrd ocurrido un evento en el mundo y se habra dado una nueva ensefianza particular
que pondrd todo el tema de fendmenos telepaticos bajo una nueva luz.

4. El entrenamiento cientifico de los clarividentes y el desarrollo inteligente de los poderes
clarividentes por la intelectualidad del mundo deja todavia mucho que desear, pero vendrd como
resultado del control y la iluminacidn de la mente. Los hombres aprenderdn a someter el
mecanismo del cuerpo a un flujo descendente de energia espiritual y estimulacidn, y asi pondran
en actividad los poderes de la naturaleza psiquica, y el antiguo método de sentarse para el
desarrollo con el fin de despertar los centros serd visto como peligroso e innecesario.

En el campo de la psicologia moderna podemos buscar un reconocimiento gradual del hecho
del yo superior. El problema de los psicélogos es comprender la relacion o la identidad de ese
yo con el alma. Sin embargo, es del campo de la ciencia de donde vendra la mayor ayuda. El
hecho del alma finalmente se probara mediante el estudio de la luz y la radiacién y mediante
una evolucién futura en particulas de luz. A través de este desarrollo inminente, nos
encontraremos viendo méas y penetrando mas profundamente en lo que vemos hoy. Uno de los
hechos reconocidos en el ambito de las ciencias naturales ha sido el cambio ciclico en la fauna
y flora de nuestro planeta. Los animales, abundantes y familiares hace muchos miles de afios,
estan ahora extintos, y por medio de sus huesos nos esforzamos por reconstruir sus formas. Las
flores y los &rboles que alguna vez cubrieron la superficie de nuestro planeta ahora han
desaparecido por completo y solo quedan sus restos fosilizados para indicarnos una vegetacion
muy diferente a la que ahora disfrutamos. EI hombre mismo ha cambiado tanto que nos resulta
dificil reconocer al homo sapiens en las razas primitivas tempranas del pasado lejano.

Esta mutabilidad y eliminacién de tipos anteriores se debe a un factor importante entre muchos.
La calidad de la luz que promueve y nutre el crecimiento, la vitalidad y la fertilidad en los
reinos de la naturaleza ha cambiado varias veces a lo largo de las edades y, a medida que ha
cambiado, ha producido las correspondientes mutaciones en el mundo fenoménico. Desde el
punto de vista del esoterista, todas las formas de vida de nuestro planeta se ven afectadas por
tres tipos de sustancias ligeras, y en la actualidad un cuarto tipo estd haciendo sentir
gradualmente su presencia. Estos tipos de luz son:

1. La luz del sol.
2. La luz del planeta en si, no la luz reflejada del sol, sino su propio resplandor inherente.

3. Una luz que se filtra (si puedo usar una frase asi) desde el plano astral, una penetracién
constante y gradual de la "luz astral" y su fusion con los otros dos tipos de resplandor.



4. Una luz que comienza a fusionarse con los otros tres tipos y que proviene de ese estado de la
materia que llamamos plano mental, una luz a su vez reflejada desde el reino del alma.

Se produce una intensificacion de la luz todo el tiempo, y este aumento de intensidad comenz6
en la Tierra aproximadamente en el momento en que el hombre descubrié los usos de la
electricidad, descubrimiento que fue el resultado directo de esta intensificacion. La
electrificacion del planeta mediante el uso generalizado de la electricidad es una de las cosas
que esta inaugurando la nueva era y que ayudara a producir la revelacion de la presencia del
alma. En poco tiempo esta intensificacion llegara a ser tan grande que ayudara materialmente a
rasgar el velo que separaba el plano astral del plano fisico; la red etérea que se divide pronto se
disipard, y esto permitira una afluencia mas rapida del tercer aspecto de la luz. La luz del plano
astral (un resplandor estrellado) y la luz del planeta mismo estard&n mas estrechamente
mezcladas, y el resultado sobre la humanidad y sobre los otros tres reinos de la naturaleza no
puede ser exagerado. Por un lado, afectara profundamente el ojo humano y hara de la actual
vision etérica esporadica un activo universal. Traera dentro del radio de nuestro rango de
contacto el infrarrojo y gama de colores ultravioleta, y veremos lo que en la actualidad esta
oculto. Todo esto tendera a destruir la plataforma sobre la que se encuentran los materialistas y
a allanar el camino, primero, para la admision del alma como hipétesis sélida, y segundo, para
la demostracion de su existencia. S0lo necesitamos més luz, en el sentido esotérico, para ver el
alma, y esa luz estara disponible en breve y entenderemos el significado de las palabras, ™Y en
Tu luz veremos la luz".

(Tratado sobre los siete rayos, vol. I, Psicologia Esotérica, pags. 99-103)



EL ALMA ES LUZ
El Tibetano

El alma es luz esencialmente, tanto literalmente desde el angulo vibratorio como filoséficamente
desde el angulo de constituir el verdadero medio de conocimiento. El alma es luz simbdlicamente,
porque es como los rayos del sol, que se derraman en la oscuridad; el alma, por medio del
cerebro, provoca la revelacién. Arroja su luz al cerebro, y asi el camino del ser humano se ilumina
cada vez mas. El cerebro es como el ojo del alma que mira hacia el mundo fisico; en el mismo
sentido el alma es el ojo de la Mdnada, y en un sentido curioso y oculto, el cuarto reino de la
naturaleza constituye en nuestro planeta el ojo de la Deidad planetaria.

(Tratado sobre los Siete Rayos, Vol. |, Psicologia Esotérica, p. 132)

La gloria que puede verse brillando débilmente en la humanidad y la tenue luz que parpadea
dentro de la forma humana deben dar lugar al resplandor que es la gloria del hijo desarrollado de
Dios. Sélo se necesita un pequefio esfuerzo y la demostracién de un poder de permanencia
constante, para permitir que aquellos que estan ahora en el plano fisico de la experiencia puedan
evidenciar la luz radiante, y para establecer sobre la tierra una gran estacion de luz que iluminara
todo el mundo. del pensamiento humano.

Siempre ha habido portadores de luz aislados, a lo largo de los siglos. Ahora el portador de la luz
del grupo en breve se verd. Entonces veremos al resto de la familia humana (que todavia no
responde al impulso de Cristo) que se ve facilitado en su progreso hacia el camino de la probacién.
El trabajo seguird siendo lento y aun queda mucho por hacer; pero si todos los aspirantes del
mundo y todos los discipulos que trabajan en el mundo de hoy sumergen sus intereses personales
en la tarea que les espera, tendremos lo que podriamos llamar pictéricamente la apertura de una
gran estaciéon de luz en la tierra, y la fundacién de una casa de maquinas que acelerard
enormemente la evolucién y elevacién de la humanidad, y el desarrollo de la conciencia humana.

(Ibid, pags. 314-15)

Este tema es tan vasto y hay tanta literatura que se puede encontrar en todas las Escrituras del
mundo, comentarios y disertaciones teoldgicas sobre el tema de la Luz que la simple verdad y
algunos principios basicos se pierden de vista en una confusion de palabras. En mis varios libros he
dado mucho acerca de este tema y en el libro, La luz del alma, que escribi en colaboracién con
A.A.B., se hizo un esfuerzo por indicar la naturaleza de la luz del alma. La clave de esta técnica se
encuentra en las palabras: En esa Luz veremos la LUZ. Una simple parafrasis de estas palabras
aparentemente abstractas y simbdlicas se podria dar de la siguiente manera: cuando el discipulo
ha encontrado ese centro iluminado dentro de si mismo y puede caminar en su luz radiante,
entonces estd en una posicién (o en un estado de conciencia, si prefiera) donde se da cuenta de la



luz dentro de todas las formas y dtomos. El mundo interior de la realidad le es visible como
sustancia luminosa (una cosa diferente a la Realidad, revelada por la intuicidn). Entonces puede
convertirse en un cooperador eficiente con el Plan porque el mundo del significado psiquico se
vuelve real para él y sabe lo que debe hacerse para disipar el espejismo. Se podria decir que este
proceso de llevar la luz a lugares oscuros se divide naturalmente en tres etapas:

1. La etapa en la que el principiante y el aspirante se esfuerzan por erradicar el espejismo de su
propia vida mediante el uso de la luz de la mente. La luz del conocimiento es un importante
agente disipador en las primeras fases de la tarea y elimina efectivamente los diversos espejismos
gue ocultan la verdad al aspirante.

2. La etapa en la que el aspirante y el discipulo trabajan con la luz del alma. Esta es la luz de
sabiduria que es el resultado interpretado de una larga experiencia, y esta fluye, fundiéndose con
la luz del conocimiento.

3. La etapa en la que el discipulo y el iniciado trabajan con la luz de la intuicidn. Es a través de la
mezcla de la luz del conocimiento (luz de la personalidad) y la luz de la sabiduria (luz del alma) que
la LUZ se ve, se conoce y se apropia. Esta luz apaga las luces menores a través del puro resplandor
de su poder.

Por lo tanto, tienes la luz del conocimiento, la luz de la sabiduria y la luz de la intuicidn, y estas son
tres etapas o aspectos definidos de la Luz Una. Corresponden al sol fisico, el corazén del sol y el sol
espiritual central. En esta ultima frase tienes la clave y la clave de la relacidon del hombre con el
Logos. Estas etapas y sus técnicas correspondientes pueden malinterpretarse si el estudiante no
recuerda que entre ellas no hay lineas de demarcacién reales, sino sélo una superposicion
constante, un desarrollo ciclico y un proceso de fusidn que es sumamente confuso para los
principiantes. Asi como el resultado de una reaccidn innata al ambiente produce el aparato
necesario para contactar ese ambiente, el desarrollo de los poderes a los que sirven estas técnicas
produce modos de contacto con el alma y ambientes. Cada una de estas técnicas estd relacionada
con un nuevo entorno; cada uno de ellos eventualmente desarrolla poder en el iniciado o discipulo
gue puede ser usado al servicio de la humanidad y en esferas superiores de actividad divina; cada
uno estd relacionado con las otras técnicas, y cada uno libera al discipulo en una relacion
consciente con un nuevo entorno, nuevos estados de conciencia y nuevos campos de servicio.

Me gustaria sacar algunas palabras de la Biblia, sustituyendo la palabra "luz" por la palabra "fe".

Les doy esta definicidn: la luz es la sustancia de las cosas que se esperan, la evidencia de las cosas
gue no se ven. Esta es quizas una de las definiciones mas ocultas de la luz del mundo que se ha
dado hasta ahora y su verdadero significado esta destinado a ser revelado en las proximas dos
generaciones. La palabra "fe" es un buen ejemplo del método de hacer "ciegas" algunas de las
verdades antiguas para que su significado no se revele prematuramente. Luz y sustancia son
términos sindénimos. El almay la luz son igualmente asi, y en esta igualdad de idea —luz, sustancia,



alma— tienes la clave para la fusidn y la unificacion que Cristo expresd tan plenamente para
nosotros en Su vida en la Tierra. Por tanto, cuando los estudiantes y aspirantes han progresado en
el contacto con el alma, han dado uno de los primeros pasos importantes hacia la comprensién de
la luz y sus usos. Sin embargo, deben tener cuidado de no confundir la luz que pueden aportar a la
vida, las circunstancias, los acontecimientos y el entorno con la intuicién.

La luz que nos concierne se expresa en los tres mundos y revela forma y formas, su reaccion y
efectos, su atractivo espejismo y atractivo, y su poder para engafiar y aprisionar la conciencia. La
luz en cuestidn es la luz del alma, iluminando la mente y provocando la revelacion del mundo de
formas en el que esa vida esta inmersa. La intuicion no se ocupa de nada en absoluto en los tres
mundos de la experiencia humana, sino sélo de las percepciones de la Triada espiritual y del
mundo de las ideas. La intuicién es para el mundo del significado lo que la mente es para los tres
mundos de la experiencia. Produce entendimiento asi como la luz del alma produce conocimiento,
a través de esa experiencia. El conocimiento no es una reaccion puramente mental, sino que es
algo que se encuentra en todos los niveles y es instintivo de alguna forma en todos los reinos. Esto
es axiomatico. Los cinco sentidos traen conocimiento del plano fisico; la sensibilidad psiquica
aporta un conocimiento del plano astral; la mente trae percepcion intelectual, pero los tres son
aspectos de la luz del conocimiento (proveniente del alma), ya que informa a sus vehiculos de
expresion en el vasto entorno triple en el que elige aprisionarse para propdsitos de desarrollo.

En un giro superior de la espiral, la intuicion es la expresiéon de la triada espiritual triple,
colocdndolo en relacion con los niveles superiores de expresidon divina; es el resultado de la vida
de la Médnada, una energia que lleva la revelacién del propésito divino. Es en el mundo de esta
revelacién divina donde el discipulo finalmente aprende a trabajar y en el que el iniciado funciona
conscientemente. De esta experiencia superior, la vida activa de los tres mundos es una expresion
distorsionada, pero constituye también el campo de entrenamiento en el que se desarrolla
lentamente la capacidad de vivir la vida iniciada de percepcidn intuitiva y de servir al Plan. Estas
distinciones (en tiempo y espacio porque todas las distinciones son parte de la gran ilusién,
aunque necesarias e inevitables cuando la mente controla) deben ser consideradas
cuidadosamente. Los discipulos llegardan a un punto en su desarrollo en el que sabrdn si estan
reaccionando a la luz del alma o la percepcidn intuitiva de la Triada. Entonces llegardn al punto en
gue se daran cuenta de que la percepcidn intuitiva, como la llaman, es sélo la reaccién de la
personalidad iluminada a la tendencia de identificacién de la Triada. Pero estos conceptos estan
mas alla del alcance del hombre promedio, porque la fusién y la identificacién no son lo mismo.

El esoterista sabe que en cada d4tomo de su cuerpo se encuentra un punto de luz. Sabe que la
naturaleza del alma es luz. Durante eones, camina por medio de la luz engendrada dentro de sus
vehiculos, por la luz dentro de la sustancia atémica de su cuerpo y, por tanto, es guiado por la luz
de la materia. Mds tarde, descubre la luz del alma. Mas tarde, aprende a fusionar y mezclar la luz
del alma y la luz material. Entonces brilla como un portador de luz; la luz purificada de la materiay
la luz del alma se mezclan y enfocan. El uso de esta luz enfocada para disipar el espejismo
individual ensefa a los discipulos las primeras etapas de la técnica que disipara el espejismo grupal
y eventualmente el espejismo mundial. EIl Camino de la Evolucién es de hecho el camino de los



reconocimientos que conduce a la revelacién. Todo el proceso de evolucién es de caracter
inicidtico, que conduce de una expansion de conciencia a otra, hasta que los mundos de lo informe
y de la forma se revelan en la luz que genera el iniciado y en la que camina. Estas luces son
variadas y reveladoras; hay:

1. La luz de la materia misma, que se encuentra en cada dtomo de sustancia.
2. La luz del vehiculo vital o etérico, una luz que es el reflejo de la Luz Una.
porque unifica los tres tipos de luz dentro de los tres mundos.

3. La luz del instinto.

4. La luz del intelecto o la luz del conocimiento.

5. La luz del alma.

6. La luz de la intuicion.

De luz en luz pasamos, de revelacién en revelacion hasta que salimos del reino de la luz en el reino
de la vida que es, todavia para nosotros, pura oscuridad. Te resultard obvio que esta luz creciente
trae consigo una serie de revelaciones en constante desarrollo que, como todo lo demas en el
mundo de la experiencia humana, se despliega ante los ojos primero de todo el mundo de las
formas, luego el mundo de los ideales, luego la naturaleza del alma, de las ideas y de la divinidad.
Elijo solo algunas de las palabras que encarnan la revelacién y son un simbolo de su cardcter. Pero
todas estas revelaciones constituyen una gran revelacién unificada que se desarrolla lentamente
ante los ojos de la humanidad. La luz del yo inferior personal revela al hombre el mundo de la
forma, la materia, el instinto, el deseo y la mente; la luz del alma revela la naturaleza de la relacidn
de estas formas de vida con el mundo de lo informe y del conflicto entre lo real y lo irreal. La luz de
la intuicién se despliega ante la vision del alma dentro de la personalidad, la naturaleza de Dios y la
unidad del Todo. La inquietud del deseo material, que busca su satisfaccion en los tres mundos,
eventualmente da lugar a la aspiracién hacia el contacto y la vida del alma. Esto, a su vez, se
reconoce como un paso hacia esas grandes experiencias fundamentales a las que damos los
nombres de las cinco iniciaciones principales. Estos revelan al hombre el hecho hasta ahora no
realizado de su no separatividad y de la relacion de su voluntad individual con la voluntad divina.

(Espejismo: Un problema mundial, pags. 190-206)



SUBCONSCIENCIA, CONSCIENCIA,
SUPERCONSCIENCIA

El Tibetano

Una vez admitido el hecho del alma, veremos una tendencia creciente a dejar a las personas dirigir
el propdsito y la guia de sus propias almas, siempre que comprendan lo que les esta sucediendo y
puedan discriminar entre:

A. El surgimiento ascendente del yo subconsciente hacia el drea iluminada de la conciencia.
B. El juego y la fuerza y los reconocimientos del yo inmediatamente consciente.

C. El flujo descendente del yo superconsciente, el alma, que lleva inspiracidn, conocimientos
superiores e intuiciones.

Estas palabras —subconsciente, consciente y superconsciente— necesitan una definicién, a los
efectos de este tratado; se mueven libremente y significan cosas diferentes segun la escuela de
pensamiento psicoldgico a la que pertenece el estudiante. Utilizo el término subconsciente para
significar toda la vida instintiva de la forma naturaleza, todas las tendencias heredadas vy
predisposiciones innatas, todas las caracteristicas adquiridas y acumuladas (adquiridas en el
encarnaciones pasadas y frecuentemente durmiendo a menos que sean evocados repentinamente
por el estrés de las circunstancias) y todos los deseos e impulsos no formulados que impulsan a un
hombre a la actividad, mas los deseos reprimidos y no reconocidos, y las ideas no expresadas que
estdn presentes, aunque no realizadas. La naturaleza subconsciente es como un estanque
profundo del que un hombre puede extraer casi cualquier cosa de su experiencia pasada, si asi lo
desea, y que puede agitarse hasta convertirse en un caldero hirviendo, causando mucha angustia.
Lo consciente se limita a lo que el hombre sabe que es y tiene en el presente: la categoria de
cualidades, caracteristicas, poderes, tendencias y conocimientos de todo tipo que constituyen el
acervo comercial de un hombre y de lo que es definitivamente consciente o de que el psicdlogo es
consciente. Estos se muestran en su ventana para que todos los vean, y lo convierten en lo que
aparentemente es para el mundo exterior.

Por superconsciente, me refiero a aquellas potencias y conocimientos que estan disponibles pero
gue aun no han sido contactados ni reconocidos vy, por lo tanto, no son de uso inmediato. Estos
son la sabiduria, el amory el idealismo abstracto que son inherentes a la naturaleza del alma, pero
gue aun no son y nunca han sido parte del equipo disponible para su uso. Eventualmente, todos
estos poderes serdn reconocidos y usados por el hombre. Estas potencias y realizaciones se
denominan en Los Yoga Sutras de Patanjali con el interesante nombre de "la nube de lluvia de las



cosas cognoscibles". Estas "cosas cognoscibles" eventualmente caerdn en el aspecto consciente de
la naturaleza de un hombre y se convertiran en una parte integral de su equipo intelectual.

Finalmente, a medida que avanza la evolucion y pasan las edades, caerdan en el aspecto
subconsciente de su naturaleza, a medida que su poder para captar lo superconsciente aumenta
en capacidad. Podria aclararles este punto si les sefialara que asi como la naturaleza instintiva se
encuentra hoy en gran parte en el reino del subconsciente, asi, a su debido tiempo, la parte
intelectual del hombre (de la que en este momento se estd volviendo cada vez mas consciente) )
serd relegado a una posicion similar y caera por debajo del umbral de la conciencia. Entonces la
intuicion ocupara su lugar. Para la mayoria de las personas, el uso gratuito de la intuicién no es
posible, porque se encuentra en el reino de lo superconsciente.

Todos estos movimientos dentro del ambito de la conciencia —del subconsciente al
inmediatamente consciente y de alli al superconsciente— son esencialmente crisis de integracion,
gue producen situaciones temporales que deben ser manejadas.

(Tratado sobre los siete rayos, vol. Il, pags. 439-41)



DESIDENTIFICACION Y
AUTO-IDENTIFICACION

Roberto Assagioli

Estamos dominados por todo aquello con lo que nuestro yo se identifica. Podemos dominar

dirigir y utilizar todo aquello de lo que nos desidentificamos.

La experiencia central y fundamental de la autoconciencia, el descubrimiento del "yo", esta
implicita en nuestra conciencia humana. La "autoconciencia" se usa aqui en el sentido puramente
psicoldgico de ser consciente de uno mismo como un individuo distinto y no en el sentido habitual
de "egocentrismo" egocéntrico e incluso neurdtico. Es lo que distingue nuestra conciencia de la de
los animales, que son conscientes pero no autoconscientes. Pero, en general, esta autoconciencia
es mas "implicita" que explicita. Se experimenta de una manera nebulosa y distorsionada porque
generalmente esta mezclada y velada por los contenidos de la conciencia. Esta entrada constante
de influencias vela la claridad de la conciencia y produce identificaciones falsas del yo con el
contenido de la conciencia, mas que con la conciencia misma. Si queremos hacer que la
autoconciencia sea explicita, clara y vivida, primero debemos desidentificarnos de los contenidos
de nuestra conciencia.

Mas especificamente, el estado habitual para la mayoria de nosotros es identificarse con aquello
gue parece, en cualquier momento, darnos la mayor sensacién de vitalidad, lo que nos parece mas
real o0 mas intenso. Esta identificacién con una parte de nosotros mismos suele estar relacionada
con la funcidn o foco predominante de nuestra conciencia, con el papel predominante que
jugamos en la vida. Puede tomar muchas formas. Algunas personas se identifican con sus cuerpos.
Se experimentan a si mismos y, a menudo, hablan de si mismos, principalmente en términos de
sensacion; en otras palabras, funcionan como si fueran sus cuerpos. Otros se identifican con sus
sentimientos; experimentan y describen su estado de ser en términos afectivos, y creen que sus
sentimientos son la parte central e intima de si mismos, mientras que los pensamientos y las
sensaciones se perciben como mas distantes, quizas algo separados.

Aquellos que se identifican con sus mentes probablemente se describan a si mismos con
construcciones intelectuales, incluso cuando se les pregunta como se sienten. A menudo
consideran los sentimientos y sensaciones como algo periférico, o en gran medida los desconocen.
Muchos se identifican con un rol, y viven, funcionan y se experimentan en términos de ese rol;
como "madre", "esposo"”, "esposa", "estudiante", "hombre de negocios", "maestro”, etc. Esta
identificacion con sdlo una parte de nuestra personalidad puede ser temporalmente satisfactoria,
pero tiene serios inconvenientes. Nos impide darnos cuenta de la experiencia del "yo", el profundo
sentido de autoidentificacién, de saber quiénes somos. Excluye, o disminuye en gran medida, la



capacidad de identificarnos con todas las demds partes de nuestra personalidad, disfrutarlas y
utilizarlas en toda su extension. Asi, nuestra expresidon "normal" en el mundo se limita en un
momento dado a sdlo una fraccién de lo que puede ser. La comprensién consciente, o incluso
inconsciente, de que de alguna manera no tenemos acceso a mucho de lo que hay en nosotros
puede causar frustracion y sentimientos dolorosos de insuficiencia y fracaso.

Finalmente, una identificacién continua con un rol o una funcién predominante conduce a
menudo, y casi inevitablemente, a una situacion de vida precaria que, tarde o temprano, se
traduce en una sensacién de pérdida, incluso de desesperacién, como en el caso de un deportista
gue envejece y pierde su fuerza fisica; una actriz cuya belleza fisica se desvanece; una madre cuyos
hijos crecieron y la dejaron; o un estudiante que tiene que dejar la escuela y enfrentar un nuevo
conjunto de responsabilidades. Estas situaciones pueden producir crisis graves y, a menudo, muy
dolorosas. Pueden considerarse como "muertes" psicolégicas mas o menos parciales. Ningun
aferrarse frenéticamente a la vieja "identidad" menguante puede servir. La verdadera solucién
solo puede ser un "renacimiento”, es decir, entrar en una identificacion nueva y mas amplia. Esto a
veces involucra a toda la personalidad y requiere y conduce a un despertar o "nacimiento" a un
estado de ser nuevo y superior. El proceso de muerte y renacimiento fue representado
simbdlicamente en varios ritos de misterio y ha sido vivido y descrito en términos religiosos por
muchos misticos. En la actualidad se esta redescubriendo en términos de experiencias y
realizaciones transpersonales. Este proceso a menudo ocurre sin una comprension clara de su
significado y, a menudo, en contra del deseo y la voluntad del individuo involucrado en él. Pero
una cooperacién consciente, decidida y voluntaria puede facilitarla, fomentarla y acelerarla en
gran medida.

(El acto de voluntad, pags. 211-213)



