MEDITACION Y ENTRENAMIENTO ESOTERICO

Los tres fundamentos del entrenamiento son Meditacidén, Estudio y Servicio. Todos son
esenciales para el aspirante que recorre el Sendero del Discipulado. La meditacién entrena la
mente en una respuesta eficaz al alma. El trabajo de estudio prepara a la mente para
comprender los principios espirituales y el verdadero significado de la impresién del alma. A
través del Servicio del Plan divino que el meditador intuye, visualiza y reflexiona, uno aprende a
expresar las energias del alma en el mundo. El servicio no solo es esencial para hollar el Sendero.
Es una salvaguardia necesaria para los estudiantes de ensefianzas esotéricas y meditacién
oculta. Las energias potentes del alma se contactan y evocan durante el entrenamiento, y para
evitar la congestidon psiquica, estas energias que afluyen deben canalizarse sabiamente en el
servicio saliente. Es a través del servicio, y solo el servicio, que la triple personalidad se
transforma en un instrumento radiante y un canal sin obstdculos para el alma.

La forma de servicio de cada estudiante debe ser elegida y autodirigida. Pero todo servicio
genuino conduce en ultima instancia a un intercambio responsable y eficaz en uno u otro de los
principales campos de actividad dentro del nuevo grupo de servidores mundiales. En ese grupo
mayor, todo verdadero discipulo encuentra su linea de servicio destinada y la cooperacién
consciente con la Jerarquia. Asi como los estudiantes individuales deben seguir un camino de
servicio, también debe hacerlo un grupo de discipulado. Al grupo de la Escuela Arcana se le ha
encomendado una serie de proyectos de servicio en linea con el Plan. La eficacia de estas
Actividades de Servicio depende, mds que nada, del grado en que viven en la mente y el corazén
de los estudiantes. La vision ha sido esbozada por los tibetanos, pero la implementacion de las
actividades evoluciona continuamente a medida que los estudiantes y el grupo responden a las
necesidades de la humanidad. Las actividades de servicio se describen en las paginas siguientes.
Todos los aspirantes al discipulado son libres de seguir una linea de servicio de su propia
elecciodn, pero el servicio de alguna descripcién debe y debe ser la nota clave de sus vidas.

La meditacién abre campos de servicio en los que los estudiantes pueden aplicar su comprension
esotérica y desarrollar la potencia espiritual. Estdn disponibles para todas las personas
motivadas por la voluntad de trabajar por el bien comin y dependen para su cumplimiento final
del apoyo del publico en general. Si lo desea, puede tomar medidas responsables usted mismo
para promover cualquiera de las Actividades de servicio. Puede llamar la atencién de los demas
sobre aquellas actividades que puedan ser de mayor interés para ellos. Puede contribuir
subjetivamente con su cuota de energia, y asi ayudar enormemente a aclarar y fortalecer la
forma de pensamiento interior que se encuentra detrds de cada una de estas actividades. Puede
ayudar a pensar en ellos hasta lograr una expresién externa eficaz.

Se nos dice que “es el servicio del Plan lo que une a los siete Ashrams con sus Ashrams
subsidiarios en el Unico Gran Ashram”. De una manera mas pequeiia, asi deberia ser con
nosotros: es el servicio del Plan lo que une a todos los grupos espirituales, en su expresion de
vivacidad a través de las Actividades de Servicio, en un trabajo unificado. Esa relacién debe
recordarse por una mayor potencia y eficacia en todas las fases del trabajo. Lo que realmente
importa en este momento es que cada uno de nosotros sirve, no a nuestra conveniencia y
tiempo libre, sino a nuestra maxima capacidad, porque la necesidad es grande.

Las revelaciones de la ciencia modernay la creciente interdependencia de la comunidad mundial
han obligado al punto de crisis una gran eleccién. Para que la civilizacion se desarrolle y los seres
humanos continden habitando la tierra, los principios y motivos que informan las actitudes y el
comportamiento deben cambiar. La humanidad ha tardado mucho en llegar a esta cuestion tan



clara, y hemos recorrido un camino largo y duro de experimentacién y ensayo y error que ha
resultado en un sufrimiento espantoso para un gran nimero de personas. La experiencia del
sufrimiento, repetida muchas veces, nos ha enseiado por fin que las relaciones humanas deben
basarse en motivos mas profundos y espirituales que una mera conveniencia inteligente o
interés propio. La busqueda siempre presente de la verdadera realidad de la vida esta cobrando
un nuevo impulso e impulso, liderada y guiada por el pensamiento pionero de los pocos que
siempre se encuentran trabajando en el corazén de la evolucion humana para elevar el nivel de
la conciencia humana. Y apoyando la obra redentora de los discipulos de la Jerarquia estan las
decenas de miles de miembros del grupo de servidores del mundo, que viven y trabajan en todas
partes del mundo. Existe, por tanto, dentro de la humanidad en su conjunto, una influencia
espiritual en accion - el Plan de Amor, Luz y Poder subyacente - que necesita reconocimiento y
apoyo y las condiciones adecuadas para emerger. Y ahora hay dentro de la humanidad un
creciente sentido de responsabilidad, tanto individual como nacional, por la creacion de esas
condiciones adecuadas en las que las personas puedan trabajar juntas en sus destinos raciales y
nacionales interrelacionados como una comunidad global.

Se ha dicho que el sentido de responsabilidad es la primera expresidén importante del contacto
e influencia del alma en el individuo y en la vida de la humanidad. Y la segunda expresion
principal del alma es la buena voluntad. El conflicto y la tensién es un primer efecto del
encuentro de dos tipos diferentes de energia, antes de una relacidn correcta y armoniosa, y lo
gue estamos experimentando ahora es la evidencia externa del hecho de que el alma de Ia
humanidad estd comenzando a afianzarse a propdsito y efectivamente de su personalidad. El
Plan de Jerarquia estd comenzando a tomar una forma y un patrén reconocibles dentro de los
asuntos humanos. Todos, respondiendo ahora a la influencia del alma, reconociendo el Plan
emergente y profundamente conscientes de las necesidades de la humanidad, pueden y deben,
por lo tanto, poner sus energias en lo que es, de hecho, el nacimiento de la Nueva Era. Ha habido
muchos grupos trabajando durante varios aiflos para ayudar a la Jerarquia en su trabajo en esta
etapa critica de la historia humana. Se ha hecho mucho sobre problemas particulares, pero en
relacién con el problema y la necesidad general profundos, solo se ha raspado la superficie, y
aun queda mucho por lograr antes de que Cristo pueda reaparecer y lanzar la conciencia humana
a las nuevas influencias de Acuario que lo haran y controlar el progreso humano durante los
proximos 2500 afios. Estas influencias de Acuario estan, como bien sabemos, dominadas por la
Voluntad de Servir. El servicio del Plan sera el factor de control dentro de la humanidad,
desarrolldandose gradualmente hasta un punto de madurez durante este ciclo, y siendo dirigido
y promovido por los discipulos de la Jerarquia en la encarnacién fisica en cualquier momento.
En esta etapa, la pregunta surge inevitablemente en la mente de todos aquellos en quienes el
sentido de la responsabilidad y la buena voluntad estan activos: “éQué se puede hacer ahora de
valor préctico? ¢Qué puede hacer una persona o un grupo pequefio? "

La primera necesidad es perder la sensacion de aislamiento y futilidad. Los miembros del grupo
de servidores del mundo han estado trabajando en la restauracién del Plan durante muchos
afios, en cooperacion consciente o inconsciente con la Jerarquia. Son millones, trabajando en
todo el mundo en diferentes entornos nacionales, culturales y étnicos. Estdn cada vez mas en
contacto exterior entre si, pero muchos no se conocen entre si, pero su trabajo es eficaz y de
influencia porque todos responden en alguna medida a las necesidades y problemas de la
humanidad. Todos proyectan algo de energia jerarquica en sus esfuerzos por servir al Plan; todos
estan unidos subjetivamente dentro de un punto focal de energia vital, y todos juntos forman
las diferentes esferas de conciencia que permiten que el grupo de servidores del mundo
funcione (en todos los niveles) como un grupo mediador entre la Jerarquia y la humanidad. Por



tanto, no existe actividad no relacionada o aislada entre sus miembros. Todos son partes de un
organismo vivo y Unico, y la fuerza y el poder para trabajar estan disponibles para todos en una
medida acorde con la capacidad individual. El corazén de la membresia del grupo de servidores
del mundo estd compuesto por discipulos mayores en contacto consciente con la Jerarquia que
pueden cooperar plenamente con la elaboracién del Plan. Estos son relativamente pocos en
numero y se encuentran trabajando como puntos focales de la actividad jerarquica en todas las
naciones y en todos los grupos raciales y espirituales.

Luego tenemos un segundo grupo mas grande de discipulos y aspirantes que pueden responder
a la impresién del pensamiento y la idea y a la visidon del patrdn emergente para las nuevas
civilizaciones. Estos jéovenes discipulos, sensibles tanto al llamado de la Jerarquia como a la
necesidad de la humanidad, tienen una funcion vital y dificil de relaciones energéticas y sintesis
qgue cumplir. Su trabajo afecta directamente a las principales agrupaciones dentro del nuevo
grupo de servidores mundiales. Esto estd compuesto por los muchos millones de hombres y
mujeres de buena voluntad en todo el mundo que trabajan con devocién dondequiera que estén
y en cualquier capacidad para crear relaciones correctas y aumentar la luz en su propio entorno
y esferas de influencia y servicio, grandes o pequefias, por el cultivo deliberado de un espiritu
de buena voluntad y comprensidon amorosa. Estos hombres y mujeres tienen una influencia
directa en la opinién publica y constituyen una fuerza para el bien dentro del cuerpo de la
humanidad. Su valor Unico para la Jerarquia radica en el hecho de que cada uno tiene la libertad
de eleccidn y accidn para trabajar donde esté, sin organizacidn, reglamentacidn, coercién o la
limitacion sectaria de la obediencia a un culto o doctrina. Sin embargo, todos estan en realidad
relacionados con el alma de un solo grupo y todos responden en alguna medida a la nota que
suena a través del grupo de servidores del mundo y a la potencia del Cristo vertiéndose en la
humanidad.

Como meditadores y servidores que somos lo suficientemente conscientes de las necesidades
del mundo en este momento y que queremos ayudar a traer la Nueva Era a nacer, es esencial
gue encontremos por nosotros mismos alguna manera de usar la buena voluntad y el amor
dentro de nosotros. Tenemos que tomar en cuenta nuestra propia educacién espiritual interna
de la mente, y también volvernos conocedores y bien informados sobre los asuntos humanos
en general. Entonces podemos formar opiniones de mente abierta y clara, basadas en juicios y
discriminacién sélidos y equilibrados. Entonces podemos actuar con sabiduria y aprender
habilidad en la accidn haciendo primero las muchas cosas pequefias que estdan inmediatamente
ante nosotros esperando atencién. Cuando hemos dado los primeros pasos y hemos infundido
a nuestros propios contactos inmediatos y al entorno la buena voluntad que sana y fortalece,
gqueda mucho por lograr en un campo mas amplio. Hay literalmente miles de grupos y
organizaciones que trabajan para promover las correctas relaciones humanas a escala mundial,
lo que incluye a todos los hombres y mujeres de todas partes y no excluye a ninguno por motivos
de color, raza o credo. Las Naciones Unidas y sus muchas actividades afiliadas, por ejemplo, es
el grupo mundial que primero me viene a la mente. Su trabajo es vasto y vital y la necesidad de
apoyo es grande.

Hay muchos otros grupos que trabajan en todos los niveles, en todos los &mbitos. Somos libres
de decidir por nosotros mismos dénde nuestra propia capacidad particular contribuiria al
maximo a la estabilidad y la paz ya la creacién de correctas relaciones humanas. Somos uno de
los muchos grupos que brindan un entrenamiento esotérico para el servicio mundial basado en
una interpretacion de la Sabiduria Eterna. Al estar disponible como un canal para la energia
jerdrquica, se han precipitado varias Actividades de Servicio diferentes. Cada uno cumple su



propia funcion independiente, pero todos juntos forman un patrdn interdependiente completo
qgue se desarrolla y expande constantemente en respuesta a la corriente de vida que fluye a
través del centro espiritual. Ahora nos estamos entrenando en meditacion esotérica y
estudiamos para comprender la constitucidon del ser espiritual que llamamos "hombre" y para
Ilevar el almay la personalidad a una relacién correcta. A medida que el alma dominay controla,
la Ley del Servicio y la Ley de la Redencidn, que son Leyes del Alma, comienzan a florecer en la
expresion de la vida. El motivo del servicio en el alumno cambia radicalmente de servir a los
demads porque se sabe que es lo correcto y apropiado y se considera como uno de los requisitos
esenciales de los aspirantes al discipulado, al servicio del Plan para toda la humanidad porque,
para el discipulo que funciona como una personalidad infundida por el alma, el propdsito de la
vida es ser obediente a la intenciéon del alma.

Con el servicio, ya que un contacto creciente con el alma da como resultado un impulso de la
personalidad por servir y un flujo mas potente de energia del alma hacia la personalidad, estas
actividades estan inmediatamente disponibles como un canal a través del cual la energia ya esta
fluyendo hacia la humanidad. Las Actividades de Servicio, como la Meditacién Mata Miedo,
estan disponibles como un medio para que todas las personas de buena voluntad en todo el
mundo sirvan a la humanidad. Como proyectos jerarquicos forman parte del Plan emergente. El
verdadero servicio espiritual es tanto un medio como un fin. Es un método y una técnica
mediante los cuales se puede establecer y fortalecer el contacto con el alma y la Jerarquia, y
también es la meta del entrenamiento esotérico y de discipulado. Aprendemos a servir
sirviendo, y asi se establece la relacion correcta con el alma, la Jerarquia y el Cristo, "Quien sirve
al Plan", y con la humanidad, "a quien sirve el Plan". La reaparicién del Cristo, precedida por la
exteriorizacién de ciertos miembros de la Jerarquia y sus Ashrams, es el propdsito subyacente
del trabajo del nuevo grupo de servidores mundiales en este momento. El Cristo y la Jerarquia
estan cerca y esperan la disposicion humana para reconocerlos, prepararlos y recibirlos. La Ley
del Servicio trabaja inexorablemente en la conciencia de la humanidad. "Sea el mayor de ustedes
como el que sirve".

La meditacidn, el estudio y el servicio son tres pilares de igual importancia, y el descuido o el
énfasis excesivo de cualquier aspecto por encima de los otros dos facilmente podria resultar en
un desequilibrio en la vida espiritual que podria causar dificultades y problemas. El énfasis
excesivo en la meditacion a través de largas horas de practica puede causar una estimulacion
excesiva y una pérdida del enfoque mental a medida que uno se desplaza y suefia en los planos
astrales de experiencia. Es por eso que recomendamos seguir exactamente las instrucciones de
la técnica de meditacidn y suspender otras técnicas de meditacion mientras se trabaja en este
grupo. Este requisito fue instituido para proteger al estudiante y aliviar cualquier problema que
pudiera surgir facilmente de la combinacion de diferentes técnicas. Pero sin la meditacién, la
verdadera fuente de inspiracion se agota y se impide el progreso.

Del mismo modo, el equilibrio es esencial en el trabajo de estudio de uno. Las largas horas de
estudio con exclusidn de otros aspectos de la vida podrian resultar igualmente perjudiciales para
un desarrollo sano y seguro. El esoterista de la “torre de marfil”, preocupado por las
magquinaciones intelectuales de la ensefianza esotérica, podria facilmente quedar atrapado en
la red de la mente inferior cuando deberia estar progresando hacia el reino de pensamiento mas
sintético e intuitivo. El estudio es importante, pero no se debe permitir que usurpe la vida de
uno, volviendo el enfoque hacia adentro y cautivando al estudiante dentro del mundo de la
mente y cerrando la conexién con el mundo de la interaccién humana. Esto también es un
peligro muy real que puede causar una variedad de problemas.



El tercer pilar es el servicio, y nos gustaria que consideraran el papel que desempena en la vida
del discipulo activo. Pero al igual que con los otros dos pilares, no se debe permitir que el aspecto
del servicio domine tanto la vida como para que no haya tiempo para la influencia sostenida de
la meditacion y el estudio. Porque estos dos proporcionan la inspiracién de la que puede fluir
todo verdadero trabajo de servicio. Se nos dice que la evasién de las propias responsabilidades
de servicio es grave y, sin embargo, como escribe el tibetano, “El servicio se suele interpretar
como extremadamente deseable y rara vez se comprende lo dificil que es esencialmente el
servicio. Implica tanto sacrificio de tiempo, de intereses y de las propias ideas, que requiere un
trabajo sumamente arduo, porque requiere un esfuerzo deliberado, sabiduria consciente y la
capacidad de trabajar sin apego”. Y el servicio es la ley de nuestra era a medida que avanzamos
inexorablemente hacia las energias dominantes del impulso de Acuario entrante. Nuestros
motivos e impulsos de servir son, para la mayoria de nosotros, mixtos. No siempre actuamos
desde una perspectiva puramente alineada con el alma. Pero a medida que ganemos
experiencia, nos daremos cuenta de que el verdadero llamado al servicio proviene del alma'y
gue muchas veces este llamado no estd necesariamente alineado con los deseos y diseios de |a
vida de la personalidad. Las inclinaciones de la personalidad de uno a menudo pueden verse
perturbadas por la nueva y mds alta imposicion de la energia del alma. Esto conduce a las
muchas interrupciones y dificultades a las que tan a menudo se enfrenta el individuo que
emprende el “proceso forzoso” del camino del discipulado. Cualquiera que lea y estudie los
escritos tibetanos no puede evitar sentirse inspirado por el llamado a "servir", sea cual sea su
capacidad. Y el tibetano nos recuerda que ninguna vida esta tan circunscrita que no se pueda
servir. Es el mejor antidoto para la infelicidad, la depresidn y el individualismo.

Buena voluntad mundial La buena voluntad es una de las cualidades espirituales mds basicas del
ser humano y el gran recurso sin explotar en el corazén de toda comunidad humana. Esta
energia es potencialmente una fuerza poderosa para el cambio social, sin embargo, su poder
sigue siendo en gran parte desconocido y subutilizado. La Buena Voluntad Mundial fomenta la
comprensidon de esta energia y el papel que desempefia en el desarrollo de una nueva
humanidad. La Buena Voluntad Mundial se inici6 en 1932 a peticién de los tibetanos. Se
organizaron actividades para fomentar la comprension de la naturaleza espiritual de los
problemas de la humanidad y ayudar a construir relaciones humanas correctas en todo el mundo
mediante la aplicacidn préctica de la buena voluntad, el entendimiento mutuo y la cooperacién.
El tibetano también sugirié que los estudiantes de la Escuela Arcana y otros que comparten una
vision similar de las posibilidades futuras formen grupos locales, pequefias “Unidades de
Servicio” independientes. A lo largo de las décadas, muchos de estos grupos se han establecido
en ciudades de todo el mundo; a menudo organizando reuniones publicas de meditacion de luna
llena, organizando grupos de estudio de los problemas de la humanidad y desarrollando una
variedad de programas creativos para movilizar la buena voluntad en su comunidad y apoyar los
objetivos de la Buena Voluntad Mundial. La Buena Voluntad Mundial y las Unidades de Servicio
asociadas trabajan para desarrollar una apreciacién mas amplia de la existencia del nuevo grupo
de servidores del mundo como la entrada principal a la conciencia humana para la energia de la
buena voluntad. En lugar de promover una ideologia politica, econdmica o religiosa en
particular, los programas y publicaciones de Buena Voluntad Mundial alientan a las personas de
buena voluntad inteligente a desarrollar un sentido mas profundo de la realidad basado en
valores espirituales y la percepcion de la humanidad como una unidad de la vida divina dentro
de un marco ordenado y con un propdsito universo.

Oportunidades para cooperar como en la meditacién para el Servicio Mundial durante el periodo
de luna llena. Las energias espirituales estan disponibles de forma unica en el momento de la



luna llena, lo que facilita una relacién mas estrecha entre la humanidad y la Jerarquia espiritual.
El Dia Mundial de la Invocacidn y el Festival Wesak brindan una oportunidad para que las
personas de buena voluntad de todas las religiones y tradiciones espirituales se unan en el uso
de la Gran Invocacién y la vinculacion en la meditacidon global generalizada al servicio del Plan.
Se anima a los estudiantes de la Escuela Arcana a participar en estos programas subjetivos que
se ofrecen a todas las personas de buena voluntad con inclinaciones espirituales. También se
anima a los estudiantes a presentar estas actividades de meditacién a otras personas,
invitandolas a participar. Estas actividades se enriquecen a medida que las personas que siguen
diferentes caminos espirituales se unen con la intencion comun de estar al servicio de la
humanidad y el crecimiento de las relaciones correctas.

Las oportunidades para el servicio grupal a la humanidad en este grupo incluyen la Meditacidn
Mata Miedo, y las meditaciones sobre la Luna Nueva y la Luna Llena, especialmente. La
coordinacion de esfuerzos construye el amor y la conciencia de grupo, y crea una conciencia de
grupo iluminada que contribuye a la salvacion y la elevacién de la humanidad. Muchos grupos
de servicio en el mundo descubren que reunirse para la meditacion grupal de manera regular,
enfocados en la buena voluntad y el servicio, es importante para la fuerza interior y la unidad
del grupo. Al trabajar con energias espirituales y relacionarlas con la vida fisica diaria, estos
grupos pueden ayudar a condicionar la atmdsfera subjetiva del planeta y crear un clima de
cambio constructivo en el mundo y en sus comunidades. En términos de meditacion lunar, las
energias contactadas en estos momentos pueden conectarse a tierra en ese momento, lo cual,
especialmente en el momento de la luna nueva, es una oportunidad para enfocarse en cdmo se
puede manifestar el Plan; y en las muchas formas en las que el “poder de una sola Vida” y el
“amor de una sola alma” estan funcionando a través de los servidores del mundo.

Los escritos y libros de texto esotéricos y universalistas que estudiamos también estan
destinados a crear un canal a través del cual la influencia jerdrquica y la energia puedan alcanzar
la conciencia humana. Los escritos de un Maestro de Sabiduria llevan esta influencia y energia,
y transmiten la nota magnética y la calidad de la Jerarquia. Su efecto es abrir un canal hacia la
conciencia del cerebro fisico de aquellos que responden y plantar alli una “semilla de
reconocimiento”. Este aspecto particular del programa de distribucién no se realiza a menudo,
aunque es de fundamental importancia. Una vez que la "semilla del reconocimiento" y la
respuesta a la energia jerarquica se ha despertado en el cerebro fisico-etérico, nunca se puede
perder por completo. Hace posible que el alma se haga cargo de su instrumento, la triple
personalidad, de una manera completamente nueva. Los nuevos trabajadores pueden acercarse
al aura de la Jerarquia, y aquellos que tienen un vinculo interno pero inconsciente con el
Gobierno planetario pueden volverse conscientes de esta relacion.

¢Puede medir los resultados del trabajo de distribucion de alguna manera tangible y, de ser asi,
como? No hay una medida externa satisfactoria de resultados en este trabajo. ¢Cémo se evalla
un cambio de conciencia, un reconocimiento intuitivo o la plantacién de una idea en la mente
de alguien que puede no florecer o desarrollarse durante varios afios? Basicamente, deberiamos
preocuparnos por los "efectos internos" y no por los "resultados externos". El porcentaje de
respuesta externa a la mayoria de las actividades de divulgacién es pequefio y aquellos que
"buscan resultados" de la misma manera que un anunciante comercial "busca resultados"
seguramente se sentiran decepcionados. Habiendo dicho esto, hay, por supuesto, resultados
externos que no solo son interesantes sino también Utiles y de los que podemos aprender.
Estamos familiarizados con la afirmacién de que "un discipulo que piense la verdad puede
revolucionar su entorno". La distribucion constante de informacion en un area, siempre que



persista durante un tiempo suficiente, tiene un efecto similar. Uno puede tener que persistir
durante afos, pero es posible despertar de esta manera ciudades enteras, e incluso paises, a un
"reconocimiento del pensamiento jerarquico y del Plan".

Un nuevo reconocimiento de la atencién divina es ahora posible para la humanidad, y una
expectativa reveladora probard la exactitud de la declaracidn biblica, "todo ojo le verad". La
vivencia religiosa o la historia espiritual de la humanidad se puede resumir para nosotros en una
serie de reconocimientos: reconocimiento a Quienes, a lo largo de los tiempos, han constituido
la Sucesién Apostdlica, culminando para nosotros en los grandes lideres religiosos que han
surgido entre nosotros desde 700 antes de Cristo y fundd las grandes religiones del mundo
moderno y, sobre todo, en el mismo Cristo que encarné la perfeccion de Dios Inmanente, mas
la conciencia de Dios Trascendente; reconocimiento de los principales conceptos espirituales del
amor, la vida y las relaciones que siempre han estado en el trasfondo del pensamiento del
hombre y que ahora estan a punto de expresarse correctamente; reconocimiento de la
verdadera hermandad del hombre, basada en la Unica vida divina, actuando a través de la Unica
alma y expresdndose a través de la Unica humanidad; reconocimiento, por tanto, de la relacion
tanto con la vida divina en todo el mundo como con la humanidad misma. Es esta actitud
espiritual en desarrollo la que conducird a las correctas relaciones humanas vy, finalmente, a la
paz mundial.

Hoy se hace posible otro reconocimiento. Es el reconocimiento en todas partes del inminente
regreso de Cristo (si tal frase puede ser cierta para Aquel que nunca nos ha dejado) y de las
nuevas oportunidades espirituales que este evento hara posible. La base de este reconocimiento
radica en la conviccidn profundamente arraigada, innata en la conciencia humana, de que algun
gran Maestro, algin Salvador, Revelador, Legislador o Representante divino debe surgir del
mundo de las realidades espirituales, debido a la necesidad y exigencia humanas. . Siempre, a lo
largo de los siglos, a la hora de la mayor necesidad del hombre y en respuesta a su demanda
expresada, ha surgido un Hijo divino de Dios y con muchos nombres diferentes. Entonces el
Cristo vino y aparentemente nos dejé, con Su obra inconclusa y Su visién para la humanidad aun
no consumada. Durante dos mil afios ha parecido que toda Su obra ha sido bloqueada, frustrada
y en vano, ya que el crecimiento de las iglesias durante los siglos no es garantia del éxito
espiritual que pretendia. Necesitaba mas que interpretaciones teoldgicas y el crecimiento
numeérico de las religiones del mundo (incluido el cristianismo y el budismo) para demostrar que
Su misién mundial se llevé adelante con éxito. Todo parecia imposible, necesitando tres
condiciones; en estos se podria intentar una prueba de Su obra; hoy estas tres condiciones son
hechos probados.

Primero: unasituacién planetaria general que (lamentablemente debido al egoismo del hombre)
ha demostrado ser de naturaleza tan catastréfica que la humanidad se ha visto obligada a
reconocer la causay el origen del desastre; en segundo lugar, un despertar espiritual que tendria
su impulso en lo mas profundo de la conciencia del hombre, y tal es el caso como resultado de
las guerras mundiales (entre 1914-1945); en tercer lugar, un clamor, oracién o demanda
invocadores en constante aumento, dirigido a fuentes espirituales elevadas, sin importar el
nombre que se les dé a esas fuentes ...



ENTRENAMIENTO ESOTERICO EN EL CICLO INMEDIATO DE LA PROXIMA REVELACION

El afio 2000, como saben todos los que estudian la Sabiduria Eterna, fue un hito. ¢No solo es
este otro afio de impacto esperado o liberacién de la fuerza de Shamballa? la energia de la
voluntad espiritual, pero también es el punto medio de un ciclo muy significativo que comenzé
en 1975, cuando ocurrid la dltima liberacién de energia de Shamballa y que marcé la importante
marca del tercer cuarto de siglo, y el afio 2025, que serd la clave afio del primer cuarto de un
nuevo siglo cuando la Jerarquia se relne para su centenaria “Asamblea General”. En esa fecha,
se nos dice, probablemente se fijara la fecha para la primera etapa de la exteriorizacion de la
Jerarquia que precede a la reaparicidon del Cristo. Hasta entonces, estamos en un ciclo Ilamado
"la Etapa del Precursor", que se dice que es "de naturaleza preparatoria, de prueba en sus
métodos y con la intencién de ser revelador en sus técnicas y resultados".

El tibetano usd la palabra "revelador" para describir una ensefianza que, segun dijo, se difundiria
por radio a partir de 1975, y creo que todos estariamos de acuerdo en que esta prediccidn se ha
ampliado para incluir la television e Internet. Algunas personas confunden esta "ensefianza
reveladora" con la tercera etapa de la Sabiduria Eterna, que comenzdé con HPB y la Doctrina
Secreta y continud con el trabajo de Alice Bailey en la primera parte del siglo pasado, pero no
son lo mismo. Pareceria que la "ensefianza reveladora" que se extiende sobre "las ondas de luz
y sonido del aire" tiene la intencidén de preparar el camino, o preparar la conciencia humana,
para la tercera liberacién de la Sabiduria Eterna que el tibetano todavia tiene que completar con
la ayuda de un iniciado capacitado. Esto, supongo, llegara en algin momento de la primera parte
de este siglo, quizas alrededor de la marca muy significativa del primer trimestre.

La revelacidn se produce a través del esfuerzo cooperativo del Ashram y el discipulo que trabaja
dentro de la humanidad. Entonces, al reflexionar sobre la préoxima etapa de la ensefianza que
vendrd en aproximadamente 4 aifos, debemos considerar en qué se ha centrado el tibetano en
la segunda fase de la ensefianza. Las verdades mas recientes de las que fue responsable, en su
trabajo con Alice Bailey, incluyen: la ensefianza sobre Shamballa; el nuevo discipulado; los siete
rayos; la nueva astrologia; informacién sobre el nuevo grupo de servidores del mundo, el intento
de formar una rama esotérica de los ashrams internos; y la ensefianza sobre la nueva religion
mundial; en ese orden. La ensefianza sobre Shamballa fue la nimero uno en su lista de verdades
para anclar en la conciencia humana. “El tema del Camino a Shamballa requiere un estudio
reflexivo y una comprension esotérica, dijo. En esta concepcion del tramo nuevo y futuro del
camino o camino que afronta el discipulo moderno se encuentra el secreto de la revelacion
venidera”.

El entrenamiento que ofrecemos en este grupo lleva al meditador al nivel de unir el alma con
las esencias divinas, e incluye las siete verdades, a medida que el estudiante progresa a través
de las practicas de meditacién y los estudios de los NIVELES 1, 2 y 3. Alentamos perseverar con
el estudio, la meditacidon y el servicio para poder alcanzar las glorias del Nivel 3 cuando la
realizacidn divina sea posible. Alcanzaras altas realizaciones si eres disciplinado para participar
en la manifestacidn del Reino de los Cielos en tu vida, en la de tu familia y en todo el mundo. El
Antakarana es el puente en la conciencia que une la mente superior e inferior y pone a la
personalidad infundida por el alma en contacto con el plano de buddhi, donde se encuentra el
ashram y se desarrolla la intuicion. A través del antakarana, se revelan las “tres puertas hacia
Shamballa”: razén / intuicion, voluntad espiritual y dualidad esencial. De estos tres, me gustaria
centrarme por un momento en la razén / intuicion y su relacidn con la revelacion.



Los que vivimos, nos desarrollamos y tratamos de servir hoy somos un grupo especial. La
mayoria de nosotros somos una curiosa mezcla de la vejez y la nueva, y eso nos permite servir
de puente entre el pasado y el futuro, pero también significa que tenemos algunos problemas.
Uno de ellos tiene que ver con la autoridad, una cualidad de la vejez muy despreciada por la
gente moderna inteligente y pensante. A nadie le gusta la autoridad; al menos piensan que no,
pero sin el tipo correcto de autoridad, la autoridad del alma, los seres humanos no pueden
gobernar sus asuntos. Quizas la aversion a la autoridad se asocia con rigidez y cristalizacidn. El
fin de la era ha traido muchas cosas a un punto de cristalizacién y la negativa actual a aceptar la
autoridad en la religién o el gobierno es una etapa preliminar para la reaparicién de Cristo. La
libertad es la nota clave de los tiempos y es una seial muy esperanzadora.

La Jerarquia es la encarnacion de la verdadera autoridad, la autoridad del alma, y nunca afecta
el libre albedrio humano. Los nuevos grupos de discipulos se unen como almas libres y en
respuesta a la sugerencia de un miembro de la Jerarquia, dijo el tibetano. "Tenga en cuenta la
palabra "sugerencia”. Si estos grupos estuvieran sujetos a la autoridad de dicho miembro, el
objetivo de todo el trabajo emprendido no se materializaria. Se habria violado una ley oculta.
Asistencia gratuita e inteligente es lo que estamos pidiendo a todos nuestros discipulos hoy, y
les dejamos en libertad para que la rindan o no como quieran y de la manera que les parezca
mejor”.

En otra parte dijo que en su ensefianza “no hay la mas minima sugerencia de pronunciamiento
autorizado por un miembro de la Jerarquia que deba ser obedecido y cuya palabra sea infalible.
Que esto se recuerde, de lo contrario el trabajo no sera posible, pueden entrar elementos de
peligroy el esfuerzo actual se vera frustrado. Es la ensefianza que te daré lo que importara ... no
aceptards ninguna creencia en su inspiracion verbal. El lenguaje siempre tiene obstaculos y
limitaciones”.

En otro momento dijo que “el estatus y el titulo, el lugar y la posicidon no cuentan para nada. Es
la ensefianza lo que cuenta, su verdad y su atractivo intuitivo”. Las ensefianzas y los Maestros
nunca se presentan como autoridades a obedecer. Cada meditador debe averiguar si alguna
idea es cierta en su experiencia o no.

El problema de presentar el trabajo de los Maestros radica en lo que se llama "el camino
peligroso del devoto" y parece absolutamente apropiado que usemos este momento del Festival
Wesak y la liberacién de la Fuerza Shamballa de la Voluntad espiritual para comparar esto con
la ensefanza del Buda. “Aférrate a la verdad como una lampara”, dijo. “Sea una ldmpara a sus
propios pies. No busques la verdad en nadie fuera de ti”. Eso no significa que debamos ignorar
el gran don de la Sabiduria Eterna, sino que debemos probar su verdad aplicandola, viviéndola
y sirviendo de acuerdo con sus pautas. Entonces la ensefianza se vuelve verdaderamente
reveladora, porque se convierte en nuestra propia verdad, una verdad viva que respira y puede
traer resplandor a otros que también estan buscando.

La Decimoquinta y ultima Regla para el Discipulado e Iniciados es un mandato: "Conoce, expresa,
revela, destruye, resucita". "Conocer" debe ir seguido de expresién y revelacion. Esto sugiere
gue el conocimiento no es el objetivo, sino solo el primer paso. Sabemos mucho mas de lo que
somos capaces de revelar, pero solo la parte que es la verdad viva, que es expresada y revelada
por la calidad de nuestra vida y nuestro ser, vale algo. Eso significa que realmente podemos
basarnos en solo una pequena porcidn de lo que sabemos, tedricamente, pero solo la verdad
gue ha sido internalizada por el alma, vivida y aplicada en el horno de la vida terrenal, puede ser
reveladora para los demas. Es demasiado facil mantener la ensefianza de la Sabiduria Eterna "en



la cabeza", y el tibetano advirtié que sus libros "no se debe permitir que se conviertan en la
Biblia de una secta". Aquellos relacionados con la Gran Logia Blanca no favorecen Biblias o
autoridades, solo la libertad del alma humana. La enseflanza importa, no la fuente o la forma.

La “gracia salvadora” de esta trampa es el entrenamiento que damos que enfatiza la practicidad
y la aplicacion experiencial de la ensefianza esotérica. El Buda, se dice, se negd a ensefiar la
doctrina esotérica a todos menos a un puiiado de discipulos. El Cristo también mantuvo la
ensefianza esotérica para los pocos que podian acercarse al entendimiento, pero traté a las
masas desde el angulo del sentido comun y la ayuda del plano fisico. Hemos llegado a una etapa
en la que un mayor nimero de seres humanos estan preparados y demandan un entrenamiento
esotérico. Pero el conocimiento esotérico debe, de acuerdo con la ley espiritual, basarse en la
vida y el servicio aplicados. Desde el primer momento se insta a los alumnos a dirigir la mirada
hacia el mundo y la necesidad de la humanidad, pues “donde hay conocimientos adquiridos y
cuando no se hacen uso de ellos, existe una condicién de peligro y posterior sancién”.

La Jerarquia observa las verdaderas escuelas esotéricas, porque reflejan la disposicidon y la
capacidad de respuesta al Plan de los margenes exteriores del Ashram, aquellos de nosotros que
trabajamos en la periferia. Y tres lineas de accién de meditacién, estudio y servicio siempre
atraen la atencién de la Jerarquia observadora. Ademads, somos uno de los pocos grupos en el
mundo, como profetiza el libro Espejismo: un problema mundial, que estamos organizando
grupos para desintegrar el espejismo mundial.

Destacamos estos tres, asi como un cuarto que menciond el tibetano: la regeneracién del dinero
con fines jerdrquicos, que es nuestra meditacion del servicio dominical. Los cuatro tienen que
ver con invocar dentro de la humanidad los reconocimientos y actitudes, valores y prioridades
necesarios que la humanidad debe demostrar antes de que la Jerarquia pueda prepararse para
exteriorizarse y el Maestro del Mundo pueda reaparecer, trayendo consigo la siguiente etapa
de la ensefianza que guiard a cada alma. a |la Casa del Padre. El tibetano dijo: “Lea sus periddicos
con cuidado y con una aguda discriminacion y apresure sus esfuerzos si las necesidades de la
humanidady las demandas de la Jerarquia (en nombre de la humanidad) significan algo real para
usted. Si no son reales, tendremos que buscar ayuda en otro lugar ".

Si seguimos las noticias mundiales e investigamos los problemas mundiales, y prestamos
atencién al estado actual del mundo, podriamos comenzar a escuchar los "reconocimientos
silenciosos e invocadores de las masas" que tal vez no sean capaces de articular sus
reconocimientos pero que los sienten. y responderd a los lideres que tengan la vision, la
compasion, el sentido de humanidad compartida y la terminologia adecuada para expresar esos
reconocimientos y, por lo tanto, invocar la cooperacién y la voluntad. El mismo nombre de
hombre significa “el que piensa” (de Manas en sanscrito) y debemos confiar esta capacidad en
nuestros semejantes. La experiencia de la era pasada y particularmente de los ultimos 150 afos
ha desarrollado en la humanidad una inteligencia y capacidad para responder a la verdad cuando
se les presenta. El papel del grupo esotérico es llevar las verdades espirituales mas profundas a
la conciencia humana a través de todas las vias disponibles para ellos, las muchas areas en las
gue trabaja el nuevo grupo de servidores del mundo. En esta tarea, cada uno de nosotros tiene
un lugar que llenar y cada uno de nosotros es necesario.



LIBERTAD EN UNANIMIDAD

Desde finales del siglo XIX, los grupos esotéricos ofrecen métodos de desarrollo espiritual, y esa
diversidad de enfoques solo puede ser un desarrollo positivo. Tales grupos, relacionados
interiormente por el alma, no atados por lazos de personalidad, y entrenados en la meditacion
oculta, lo que significa la capacidad de usar la mente para dirigir la energia y la fuerza con
propdsitos espirituales, es sin duda una gran herramienta para el uso de la Jerarquia.

Formar parte de tal grupo, en los Niveles 2 y 3. La evocacién de la voluntad espiritual, el
desarrollo del corazén en la cabeza y la construccidon del Antahkarana en el Nivel 3, implica la
identidad con el propdsito mas amplio. La pequefia voluntad de las pequeiias vidas debe
fusionarse con la voluntad mds grande del todo ". Si esto evoca en alguno de nosotros el temor
de que los intereses de la personalidad estén siendo desafiados, simplemente debe notarse y
verse como una indicacion del siguiente paso adelante en la conciencia que aguarda nuestro
reconocimiento. La diversidad es inevitable y necesaria en el nivel externo, donde la
personalidad conduce sus asuntos, pero la unanimidad es el impulso natural del alma, su linea
de menor resistencia.

La evocacion de la voluntad implica la identidad con el propdsito mas amplio, mediante la fusidn

de la pequefia voluntad personal con la voluntad mas grande del todo. "La ciencia de la
invocacion y la evocacidn se basa enteramente en un sentido de relaciéon", nos dicen. El
desarrollo de un sentido de las relaciones planetarias se produce mediante la aplicacién del
fuego a cada barrera que existe en la conciencia entre el yo separado y el Todo. “El discipulo
debe aplicarse el fuego a si mismo y en el consiguiente incendio verse a si mismo como
realmente es”, dijo el tibetano. No debemos tener miedo de poner a la antorcha todas las
ilusiones y espejismos que fomentan el sentido del yo separado, pues a la luz del resplandor
veremos la vida grupal, el calor que arroja sobre cada uno de nosotros, y el poder que contiene
para transformar el mundo. Y en esa luz se revelara el sentido de lo que es inminente, al borde
de la liberacién.

En este reconocimiento, la sensibilidad al tiempo es importante para responder a las ideas que
buscan emerger en la conciencia humana. Este sentido de lo que es inminente es una expresién
del sentido esotérico que, dijo el tibetano, se desarrollaria a través del entrenamiento oculto y
en realidad produciria ciertos cambios en el cerebro, con los correspondientes cambios en el
vehiculo budico. Estos cambios, dijo, con el tiempo, ponen al iniciado dentro de la Jerarquia en
armonia con Shamballa, no para el reconocimiento personal sino para que “él pueda presentar
ciertas ideas. Sobre esto no voy a ampliar mas”, dijoel T.

Si nos ocupamos de esta declaracidon misteriosa en términos de su relevancia para el discipulo
del grupo, équé ideas puede presentar el discipulo del grupo? éPara qué esta preparado el
discipulo de grupo, compuesto por ocultistas entrenados que tienen un sentido esotérico
desarrollado? ¢Qué flujo de energia entre Shamballa y el centro de la Humanidad se esta
estableciendo, abriéndose, como resultado de los tres impactos directos de la fuerza de
Shamballa, todo en 150 afios y por primera vez en toda la historia humana? Esta pregunta
deberia ser el centro de nuestra escucha atenta y silenciosa en todo nuestro trabajo de
meditacién en el préximo ciclo que conduce a la reaparicion del Cristo, el Instructor del Mundo.

Una idea esencial, o ideal, que estd a la vanguardia de la conciencia humana hoy en dia es la
libertad. Muy a menudo, la libertad se considera en términos de libertad personal, licencia, mas
que como liberacién de las barreras del yo separado, de esas formas de pensamiento y
suposiciones condicionantes que impiden el reconocimiento del “espiritu de relacion”. La



libertad como esencial para las relaciones correctas es drasticamente diferente a la libertad
como libertad personal, independencia. Este estado de libertad es una expresion de sintesis, y
es un concepto o un valor que el grupo esotérico puede y debe trabajar para anclar en la
conciencia humana si alguna vez queremos lograr las correctas relaciones humanas y correctas
relaciones planetarias que hardn el trabajo de Cristo posible.

El Tibetano pidié hace afos “Un grupo mundial unido dado a la meditacién undnime y
simultanea sobre el trabajo de preparar al mundo para el nuevo orden y para la jurisdiccién de
Cristo”. Hizo especial hincapié en la "jurisdiccién", que es la autoridad o poder de la ley. En otra
parte, dijo que la energia de Libra y la constelacidn de Regulus crecerian en prominencia en esta
época, y todo esto parece apuntar a la necesidad de los servidores del mundo, y particularmente
de los ocultistas entrenados que tienen cierto conocimiento de la energia y la fuerza, para
cooperar unanimemente en el establecimiento de leyes y principios espirituales dentro de la
humanidad por cualquier medio disponible.

Al anclar estas Leyes y Principios, se nos dice que se necesita una nueva terminologia y que sera
utilizada por el nuevo grupo de servidores del mundo, y que se basard en leyes y principios
espirituales como la Ley de las Correctas Relaciones Humanas y el Principio de Buena Voluntad,
Ley de Trabajo Grupal y Principio de Unanimidad; y la Ley de Enfoque Espiritual y el Principio de
Divinidad Esencial, leyes que se pueden encontrar en las ensefianzas tibetanas. En estas leyes y
principios aparentemente simples y breves, se contienen verdades espirituales esenciales y
profundas que pueden formar la base o plataforma para el trabajo de los servidores del mundo.
Cada uno de nosotros tiene la oportunidad, cualquiera que sea nuestro entorno y circunstancias,
de aplicar nuestra comprension de las correctas relaciones humanas y la buena voluntad, del
verdadero significado de la unanimidad en el trabajo grupal exitoso; y del despertar de la
naturaleza divina dentro de cada 4tomo de vida para demostrar “como es arriba es abajo”, que
la materia y el espiritu son una expresion divina esencial.

Pero para transmitir estas ideas a la mente moderna, podemos ver cémo el lenguaje obstaculiza
y que, de hecho, se necesita una nueva terminologia. Tomemos, por ejemplo, las ideas de
unanimidad y libertad. Todos pensamos que sabemos lo que significan estos conceptos. Pero,
de hecho, la verdadera unanimidad es una decisién libre en respuesta a la verdad. La Unica
persona o sociedad verdaderamente libre es aquella que acepta el estado de derecho,
libremente elegido y por el bien de todos. Para que el esfuerzo grupal caracterice los asuntos
humanos, los seres humanos —individuos, comunidades de todo tipo y naciones— deben estar
seguros en el poder de la verdad. Esto recuerda la afirmacién del tibetano de que dos cualidades
estan tejiendo el ideal de la civilizacidn venidera por la que trabajan todos los discipulos: la
libertad y la seguridad espiritual. Existe un vinculo entre la unanimidad, libremente elegida; la
seguridad espiritual obtenida mediante una conducta basada en la ley y los principios; y la
capacidad de esfuerzo grupal. Estos no son solo ideales abstractos y de alta mentalidad. Una
conviccidn del poder de la verdad y la ley espiritual, cuando se aplica a todos los aspectos de la
vida personal, cortaria rapidamente y expondria todas las areas que aln necesitan ajustes, cada
"extension" que aun no se ha llevado a un estado de tension espiritual. . No seria fécil vivir asi,
pero infundiria una sensacion de seguridad, de confianza en la Ley Secular del Camino, que
transmitiria seguridad a todos los que comparten el camino.

La unanimidad se fomenta en la formacién grupal, en las practicas de meditacién y los estudios
compartidos por el grupo. Todos estan destinados a fortalecer la fusion grupal en lugar de
ofrecer una forma de instruccién adaptada individualmente, ya que el objetivo no es la relacion
entre discipulo y Maestro, sino fusidn y servicio grupal. La unanimidad también define la



distincidn entre un grupo de discipulado, que es un grupo de discipulos, y un grupo de discipulos.
Un discipulo grupal puede definirse como “un organismo espiritual unificado, unificado,
totalmente integrado en el que se trasciende la dualidad alma / personalidad y se subordinan
las personalidades al bien grupal”. Tal estado permite la "reaccién mutua espontdnea" de una
unanimidad que no puede imponerse sino que debe ser elegida libremente por todas las almas
participantes. De hecho, la libertad de pensamiento, de mente, es esencial en esta reaccién
espontanea porque, nos dice el tibetano, “la verdadera unanimidad es la decision libre en
respuesta a una presentacion de la verdad”. De hecho, es un acto de la voluntad y una expresién
de esfuerzo grupal que seguramente sera mas facil de comprender y expresar en la era de
Acuario.

Quizas la energia de Shamballa que se libera ayudara a galvanizar la voluntad espiritual, una
voluntad que el tibetano dice "debe ser invocada y evocada". Eso puede parecer un
pensamiento confuso, pero encontramos algo de comprension en la Ensefianza de que el
magnetismo esta relacionado con la evocacidn y la radiacién con la invocacién. El gran Ashram
tiene un efecto magnético, y los discipulos entran en su campo magnético en la medida en que
son capaces de responder a su radiacidn, su cualidad emanada. En otras palabras, "la tension de
lo inferior evoca la atencidén de lo superior"”.

No es casualidad que el afio 2000 fue otro impacto de Shamballa coincidiendo con un ciclo de
tensidn no solo en los ciclos de tres afos, sino también en los ciclos de nueve y veintisiete afios
gue gobiernan el trabajo del grupo de servidores mundiales. En un ciclo de tensidn, se nos dice,
dejemos sonar la claridad y la calidad de la nota. La tensidn se define en el diccionario como “el
acto de estirar...; la relacién entre dos fuerzas equilibrantes, cualquiera de las cuales por si sola
causa o tiende a causar extension” (y probablemente todos estemos familiarizados con la
advertencia de observar donde se encuentran nuestras extensiones, porque alli encontramos la
desviacién del propdsito espiritual). La tensidon también se define como “un equilibrio
mantenido ... entre dos fuerzas opuestas; potencial". En este triple ciclo de tensién podemos
ver la necesidad de mantener un correcto ajuste entre fuerzas, y esto nos ayuda a comprender
la interaccién entre la invocacién y la evocacidn, la voluntad espiritual y la enorme oportunidad
gue ofrece la liberacién de la fuerza de Shamballa en el mundo. , Este siglo.

El sutil equilibrio de fuerzas opuestas que es la verdadera tensidon puede entenderse mas
claramente si consideramos el reconocimiento de que "El Ashram se exterioriza sélo en la
medida en que proporciona un punto de tension espiritual". EI Ashram se exterioriza en la
medida en que los miembros del Ashram que se encuentran en su periferia exterior se
relacionan con el Ashram interior y, por lo tanto, reaccionan a la nota y la calidad del grupo
interior. Esto se hace no tratando de especular sobre la vida del Ashram, sino sirviendo como un
conducto para su energia. Se dice que los aspirantes a menudo estan absortos en especulaciones
sobre el Ashram, pero que los verdaderos discipulos estan absortos en el trabajo por hacer; el
Ashram juega un papel pequefio en su pensamiento porque estdn muy preocupados por el
trabajo que se debe hacer en nombre de la humanidad. Sin embargo, “Son una parte integral de
la conciencia ashramica y su ocupacion consciente se llama, en los escritos antiguos, 'la
emanacion de lo que fluye a través de ellos, la ensefianza de la doctrina del corazén que es la
fuerza de la verdad misma, el irradiando la luz de la vida, llevada por la corriente a la que el no
iniciado le da el nombre, 'la luz del amor' ”. Ese es nuestro objetivo como grupo y es un servicio
importante para el mundo.



