Espejismo
Por el Maestro Tibetano Djwhal Khul

(Alice A. Bailey)

Declaracion de los Editores

En el libro "Discipulado en la Nueva Era", Tomos I y II se han dado a conocer algunas
instrucciones impartidas por El Tibetano a un grupo de discipulos. Estas instrucciones, mas
cierta enseflanza esotérica, fueron publicadas por A. A. Bailey en 1944, con el consentimiento
de dichos discipulos.

Los manuscritos inéditos constituian instrucciones y ensefianzas esotéricas adicionales 'y a
medida que A. A. Bailey terminaba de redactarlos eran publicados. El texto ha sido escrito
esporadicamente en el transcurso de nueve afios, 19351944,

En las paginas de este libro, "Espejismo, Un Problema Mundial", se hace referencia a ese
mismo grupo de discipulos, incluyendo ciertas formulas para la meditacion grupal que tienen
un valor informativo e ilustran el valor practico de la ensefianza dada. Sin embargo el lector
ha de reconocer que las meditaciones adecuadas para propdsitos grupales especiales, no son
por lo general tan eficaces si se practican individualmente.

El poder de un grupo integrado, compuesto por discipulos que tienen una visiéon comun y
un propodsito grupal establecido es enorme y puede prestar un gran servicio a la humanidad.
Las modernas técnicas acuarianas incluyen ese esfuerzo grupal. Los escritos de El Tibetano y
de A. A. Bailey, ya publicados, proporcionan informacion para un trabajo de experimentacion
grupal inteligente y util, el cual se ha de emprender como servicio espiritual mundial y no
como medio de desarrollo espiritual del aspirante.

En la actualidad esta acciéon grupal es muy deseable cuando se ha emprendido
voluntariamente, no estd regida por directivas autocraticas y se lleva a cabo con debida
humildad y precaucion. Tal actividad debe ser reconocida corno una aventura precursora de
caracter experimental.

En varias partes del mundo han aparecido grupos de este tipo, pudiendo contribuir
eficazmente a que tenga éxito el trabajo del Nuevo Grupo de Servidores del Mundo. En
"Tratado sobre Magia Blanca" y en "Tratado sobre los Siete Rayos" Torno II, se da

informacion sobre este amplio grupo mundial de servidores.

Julio de 1950

FOSTER BAILEY



ALGUNAS ACLARACIONES PRELIMINARES

Todo grupo dedicado a trabajos esotéricos tiene su dharma o deber y un objetivo peculiar.
A fin de que puedan visualizar con claridad lo que ustedes, como aspirantes al discipulado,
han de realizar para poder colaborar inteligentemente, expondré en forma concisa el
proposito:

Dharma significa deber u obligacion; ustedes tienen la especifica y definida obligacion de
desarrollar la intuicién. EI medio o método de desarrollo puede ser logrado por el estudio de
los simbolos.

Quisiera que observen que son muy comunes las generalizaciones respecto a la intuicion y
las tentativas de definirla, pero raras veces se comprende verdaderamente.

Los cientificos y los médicos dicen que existen miles de células aletargadas en el cerebro
humano y, por lo tanto, el hombre comun emplea una pequefia parte de su equipo. La zona del
cerebro que se encuentra alrededor de la glandula pineal esta conectada con la intuicidn; estas
células deben ser puestas en actividad para que haya una verdadera percepcion intuitiva, la
cual, una vez lograda, pondrd de manifiesto el control que ejerce el alma, la iluminacion
espiritual, la verdadera comprension sicoldgica hacia nuestros semejantes y el desarrollo del
verdadero sentido esotérico, objetivo que ustedes tienen por delante, en la actualidad.

Quisiera clasificar lo que tengo que decirles, rogandoles estudiar minuciosamente mis
palabras:

I. Definiré€ la intuicion.
II. Trataré la forma de desarrollarla mediante el estudio de los simbolos.

I11. Finalizaré con algunas instrucciones especificas sobre la manera de proceder en forma
util.

Por lo tanto, si resulta dificil comprender esta ensefianza y las reacciones son lentas, ello
indica que son necesarios estos estudios y corrobora lo que estoy diciendo. Si quieren
considerar seriamente conmigo lo que no es la intuicion, creo que mis palabras hallaran en
ustedes una respuesta interna.

1. DEFINICION DE LA INTUICION



La intuicidbn no es un sentimiento de amor hacia las personas que signifique
comprenderlas. Mucho de lo que se llama intuicion sélo es un reconocimiento de similitudes y
la posesion de una aguda mente analitica. Las personas inteligentes que han vivido mucho
tiempo, han tenido muchas experiencias, haciendo contacto con un sin nimero de personas,
pueden, siempre que estén interesadas en ello, darse cuenta facilmente de los problemas y las
modalidades de los demas. Esto no debe confundirse con intuicion.

La intuicioén no esta relacionada con el siquismo superior o inferior; tener una vision, oir la
voz del silencio, reaccionar placenteramente a cualquier ensefianza, no significa que actue la
intuicion. Tampoco es ver simbolos, pues esto es un tipo especial de percepcion y también
implica poseer la capacidad de sintonizar la Mente Universal en ese estrato de su actividad
que produce las formascanones sobre las que se basan todos los cuerpos etéricos. Intuicion no
es sicologia inteligente ni amoroso deseo de prestar ayuda, producida por la interaccion entre
la personalidad, regida por una fuerte orientacion del alma, y el alma consciente del grupo.

Intuicion es comprension sintética, prerrogativa del alma, que solo es posible cuando el
alma, en su propio nivel, va en dos direcciones: hacia la Moénada y hacia la integrada, y
quizds momentaneamente coordinada y unificada personalidad. Es el primer indicio de una
profunda unificacion subjetiva que llegard a su consumacion en la tercera iniciacion.

Intuicidén es captar comprensivamente el principio de universalidad; cuando existe, se
pierde, por lo menos momentaneamente, todo sentido de separatividad. En su punto élgido se
reconoce como ese Amor Universal que no tiene relacion con el sentimiento ni con la
reaccion afectiva, sino que predominantemente se identifica con todos los seres. Entonces se
conoce la verdadera compasion y no existe el espiritu de critica. Sélo entonces puede verse el
germen divino latente en todas las formas.

Intuicién es luz, y cuando actua, el mundo se ve como luz y la luz existente en los cuerpos
de todas las formas se hace gradualmente visible. Esto trae consigo la capacidad de hacer
contacto con el centro de luz de cada forma, estableciéndose asi también una relacion
esencial, quedando relegado a segundo término el sentido de superioridad y separatividad.

Por lo tanto, el desarrollo de la intuicidn trae aparejado tres cualidades:

Iluminacion. Por iluminacién no me refiero a la luz de la cabeza. Ella es incidental y
fenoménica; muchas personas verdaderamente intuitivas desconocen por completo esta luz.
La luz a que me refiero es la que ilumina el Camino, "la luz del intelecto" que significa
realmente lo que ilumina la mente y puede reflejarse en el mecanismo mental cuando ella se
mantiene "firme en la luz". Esta es la "Luz del Mundo", realidad que existe eternamente, pero
que solo puede ser descubierta cuando la luz interna individual es reconocida como tal. Es la
"Luz de las Edades” que brilla cada vez mas hasta que el Dia sea con nosotros. Intuicion, por
lo tanto, es reconocer internamente, por propia experiencia. y no en teoria, nuestra total
identificacion con la Mente Universal y que somos parte integrante de la gran Vida del mundo
y que participamos de la Existencia que persiste eternamente.

Comprension. Debe ser considerada en su sentido literal, significando la facultad de
entender y penetrar las cosas y también el poder de receso o la capacidad de apartarse de la
eterna identificacion con la vida de la forma. Quisiera sefialar que apartarse es relativamente

3



facil para los que poseen muchas de las cualidades de primer rayo. El problema consiste en
apartarse en sentido esotérico, evitando al mismo tiempo el sentido de separatividad,
aislamiento y superioridad. Es fécil para las personas que pertenecen al primer rayo resistir a
la tendencia de identificarse con otros. Tener verdadera comprension implica poseer una
acrecentada capacidad de amar a todos los seres y no obstante, al mismo tiempo, mantener un
desapego personal, que puede basarse facilmente en la incapacidad de amar o en la
preocupacion egoista por la propia comodidad fisica, mental o espiritual y sobre todo
emocional. Las personas que pertenecen al primer rayo temen a la emocion y la desprecian,
pero a veces tienen que entrar en un estado emotivo antes de poder emplear correctamente la
sensibilidad emotiva.

Comprension implica hacer contacto con la vida como personalidad integrada, mas la
reaccion egoica a los propositos y planes del grupo. Supone la unificacion almapersonalidad,
amplia experiencia y una acelerada actividad del principio cristico interno. La comprension
intuitiva es siempre espontanea. El razonamiento, para llegar a la comprension, no constituye
una actividad de la intuicion.

Amor. Como ya se ha dicho, no es un sentimiento afectivo ni tampoco poseer una
disposicion amorosa; ambos aspectos son incidentales y correlativos. Cuando se desarrolla la
intuicion tanto el afecto como la exteriorizacion del espiritu amoroso se expresaran en su
forma mas pura, pero aquello que produce esto es algo mucho mas profundo y abarcante. Es
esa captacion sintética e incluyente de la vida y necesidades de todos los seres (he elegido
estas dos palabras con toda intencidn), elevada prerrogativa de un divino Hijo de Dios.
Rechaza todo lo que erige barreras, formula criticas y produce separacion. No hace
distinciones, aunque valora la necesidad y produce en aquél que ama como alma, una
identificacion inmediata con lo amado.

Estas tres palabras resumen las tres cualidades o aspectos de la intuicidon, y pueden ser
resumidas por la palabra universalidad o sentido de unicidad universal.

(No es esto lo que ansian alcanzar todos los aspirantes? y ;jno es algo que cada uno de
ustedes, peculiarmente, necesita como individuo? Cuando existe, hay una inmediata
descentralizacion del dramatico "yo", esa capacidad para relacionarse siempre como centro de
todos los acontecimientos, fendmenos y trabajo grupal.

No puedo extenderme méas sobre el tema de la Intuicidon. Es una cuestion muy amplia y
muy abstrusa. Lo Unico que puedo hacer es exponer sus tres aspectos y luego insistir sobre la
necesidad de someterse a ese entrenamiento y a esa disciplina que produciran en la vida,
amor, luz y comprension. Cuando se capta la teoria y se realizan los ajustes correctos y el
trabajo necesario, la personalidad se hace magnética y las células cerebrales que se hallan
alrededor de la glandula pineal, que hasta entonces han estado aletargadas, se despiertan y
vibran. El ntcleo de cada célula del cuerpo es un punto de luz, y cuando la luz de la intuicion
es percibida, la luz celular respondera inmediatamente. La constante afluencia de la luz de la
intuicion hard surgir a la luz del dia, hablando esotéricamente, toda célula cuya constitucion
le permita responder.

II. MODO DE DESPERTAR LA INTUICION



La intuicion puede ser impulsada a la actividad de muy diversas maneras, y una de las mas
utiles y poderosas es el estudio y la interpretacion de los simbolos.

Los simbolos constituyen la forma externa y visible de las realidades espirituales internas;
cuando se ha obtenido la facilidad de descubrir la realidad que se halla en cualquier forma
especifica, significa el despertar de la intuicion. A través de los que pertenecen al primer rayo,
denominado el "Rayo destructor", fluye el poder del primer aspecto, el poder de dar fin.
Tenderan a destruir a medida que construyen debido a la erronea orientacion de la energia, al
exceso de energia hacia una direccién determinada, o a la mala aplicaciéon de la energia
cuando trabajan en ellos mismos o con otros. Muchas personas de primer rayo se enorgullecen
de esto y se escudan tras la excusa de que por pertenecer al primer rayo poseen
inevitablemente la tendencia a destruir. Esto no es verdad. Los constructores todas las
personas que pertenecen al segundo rayo deben aprender a destruir cuando son impulsados
por el amor grupal y actuan bajo la influencia de la Voluntad o el aspecto de primer rayo. Los
destructores deben aprender a construir, actuando siempre bajo el impulso del amor grupal y
utilizando el poder afectivo en forma desapegada. Ambos grupos, constructores y
destructores, deben constantemente trabajar desde el punto de vista de la realidad y del nicleo
interno de la verdad y "permanecer siempre en el centro".

El estudio de los simbolos ayuda a lograrlo y, cuando se realiza con fe y constancia,
efectlia tres cosas:

1. Desarrolla el poder de penetrar detras de la forma y llegar a la realidad subjetiva.

2. Produce una estrecha integracion entre almamentecerebro; una vez lograda, se obtiene
mas rapidamente la intuicion y, por lo tanto, la iluminacion y la verdad.

3. Ejerce presion sobre ciertas zonas aletargadas del cerebro, activando las células
cerebrales, siendo ésta la primera etapa en la experiencia del aspirante. En la mayoria
de los verdaderos aspirantes despierta el centro entre las cejas, mientras que el centro
en la cima de la cabeza vibra muy suavemente pero no estd en completo
funcionamiento, debiendo despertarse plenamente antes de que los aspirantes estén a la
altura de su maxima oportunidad.

Insistiré sobre la necesidad de que mantengan ante si, como meta, el propodsito de llegar al
concepto subyacente en cualquier simbolo que estudien. Dicho concepto siempre debe ser
sintético. No puede ser detallado ni fraccionado; quizés se llegue a €l por el estudio de los
detalles y el significado de algunas fracciones o partes del simbolo en consideracion. Sin
embargo, cuando han finalizado el andlisis no deben sentirse satisfechos hasta haber resumido
el significado del simbolo en una idea, concepto, significado o nombre sintéticos

Los simbolos deben ser estudiados de tres maneras:
a. Exotéricamente. Implica el estudio de su forma, sus lineas, por lo tanto, su significado

numérico y también sus formas seccionales me refiero a sus modificaciones, por
ejemplo: cubos, tridngulos, estrellas y su mutua interrelacion.



b. Conceptualmente. Implica llegar a la idea subyacente, que puede estar expresada en su
nombre, llegar a su significado, que surge en la conciencia a través de la meditacion, y
a su significacion total o parcial. Mientras realizan esto deben recordar que la idea
implica la intencion abstracta o superior; que el significado es esa intencion expresada
en términos de la mente concreta; que su significacion es mas bien la cualidad emotiva
y puede decirse que constituye el tipo de deseos que despierta en ustedes.

c. Esotéricamente. Implica el efecto que produce la fuerza o energia y la calidad de
vibracién que podria despertar en alguno de los centros, quizas en el cuerpo astral o
solo en la mente.

Si este estudio es emprendido correctamente, conducird al desarrollo de la intuicion y su
consiguiente manifestacion en el plano fisico como iluminacidon, comprension y amor,

En primer lugar el objetivo del estudio del simbolismo es capacitar al estudiante para sentir
su cualidad y hacer contacto con ese algo vibrante que se halla detras de ese conjunto de
lineas, color y forma, de lo cual el simbolo estd compuesto.

Para algunas personas este estudio resulta relativamente facil, pero no para la mayoria, lo
cual indica la falta de algo que debe ser llenado, empleando esas facultades que en la
actualidad estdn dormidas. Siempre es desagradable despertar las facultades latentes y
requiere un gran esfuerzo y determinacion para no ser desviados por las reacciones de la
personalidad. A muchos les resulta dificil comprender en qué forma el desentrafiamiento del
significado de un simbolo puede proporcionar el medio para poner en actividad funcionante
las aletargadas facultades budicas o intuitivas. La lectura de simbolos, "lectura espiritual”
como nuestro antiguo maestro Patanjali la llama, es un arte refinado. El poder para interpretar
simbolos siempre precede a la verdadera revelacion. Captar la verdad representada por una
linea o serie de lineas que componen una forma simbolica, no es todo lo que se ha de hacer.
Una buena memoria puede recordar que una serie de lineas, formando un triangulo o una serie
de triangulos, significa la trinidad o cualquier serie de triplicidades dentro de la manifestacion
macro o microcosmica. Pero esa actividad y exactitud de la memoria de nada servird para
despertar las células cerebrales aletargadas o para activar la intuicion. Debe recordarse (y aqui
se hace evidente el valor de cierto conocimiento de ocultismo académico o técnico) que el
plano donde se manifiesta la intuicion y se halla activa la conciencia intuitiva, es el plano
budico o intuitivo. Dicho plano es la analogia superior del astral o emocional, el plano de la
percepcion sensoria a través de una sentida identificacién con el objeto de la atencion o
atraccion. Es evidente por lo tanto que, si se quiere activar la facultad intuitiva por el estudio
de simbolos, el estudiante debe sentir o estar en cierta manera identificado con la naturaleza
cualitativa del simbolo y con la naturaleza de esa realidad que la forma simbdlica oculta.
Deben tratar de estudiar ese aspecto de la lectura de simbolos.

Los estudiantes deberan investigar, por consiguiente, después de haber estudiado
debidamente el aspecto forma, qué produce el simbolo en ellos, qué sentimientos evoca, qué
aspiraciones despierta y qué suefios, ilusiones y reacciones registran conscientemente. Esta es
la etapa intermedia entre la lectura exotérica del simbolo y la comprension conceptual. Luego
hay otra etapa posterior, intermedia entre la comprension conceptual y la captacion y
aplicacion esotéricas, la cual se denomina "reconocimiento sintético". Habiendo estudiado la
forma y percibido su significado emotivo, se pasa a la etapa en que es captada la idea bésica

6



del simbolo y, de alli, a la comprension sintética de su proposito. Esto conduce al verdadero
esoterismo, que es la aplicacion practica de su sintético poder viviente a los resortes de la vida
y a la accion individuales.

Les pediria que no solo interpreten el simbolo inteligentemente sino también que
reconozcan la reaccion mas sutil de su sensibilidad sensoria hacia el simbolo. Estudien cuatro
simbolos por afio. Primero, encarando el simbolo desde su aspecto forma, tratando de
familiarizarse con su aspecto externo, lineas, tridngulos, cuadrados, circulos, cruces y las
demas formas que lo componen; al hacerlo esfuércense por comprenderlo desde el punto de
vista del intelecto, empleando la memoria y el conocimiento que poseen para interpretarlo
exotéricamente.

En cuanto se familiaricen con el simbolo y sin esfuerzo puedan recordarlo, traten de
percibir su cualidad, hacer contacto con su vibracion y observar el efecto emocional que les
produce. Esto puede variar cada dia o permanecer invariable. Sean honestos al observar esta
reaccion astral hacia el simbolo y vean a donde conducen esas reacciones, recordando que no
provienen de la intuicion sino que son reacciones del cuerpo sensorio o astral.

Finalmente, tomen nota de lo que constituye para ustedes la cualidad basica del simbolo;
luego (igual que en la meditacion) eleven el tema al reino de la mente, procuren concentrarse
en ¢l con mente atenta y enfocada. Esto los llevara al reino de los conceptos.

En consecuencia, al analizar un simbolo, tenemos las siguientes etapas:

1. Su consideracion exotérica: linea, forma, color.

2. La captacion de su cualidad por medio del cuerpo astral o emocional y la reaccion y
respuesta en forma sensitiva, al impacto de su naturaleza cualitativa.

3. La consideraciéon conceptual de la idea subyacente, lo que trata de ensenar y el
significado intelectual que intenta trasmitir.

4. La etapa para captar sintéticamente el proposito del simbolo, el lugar que le
corresponde en un plan ordenado de manifestacion y su verdadera intencion unificada.

5. La identificacion con la cualidad y propdsito del simbolo al ser iluminado por la mente
y "mantenido firmemente en la luz". Esta etapa final pone en actividad al cerebro y
también a la mente.

El estudio de los simbolos implica tres etapas:

Primero, la investigacion del simbolo y el consiguiente progreso del que analiza, de una
etapa de percepcion a otra, hasta incluir gradualmente todo el campo que abarca el simbolo.

Segundo, la percepcion intuitiva de los simbolos que se observan en todas partes en la
divina manifestacion.



Tercero, el uso de simbolos en el plano fisico y su correcta adaptacion al proposito visto y
reconocido, conduce consiguientemente a magnetizar el simbolo con la cualidad necesaria,
por medio de la cual la idea puede hacer sentir su presencia, a fin de que la idea intuida y
cualificada encuentre una forma correcta en el plano fisico.

Por lo tanto, ocupense de los simbolos en forma general, amplia, exotérica, conceptual y
esotérica, pero deben hacer también un andlisis de su propia sensibilidad y respuesta a la
cualidad del simbolo.

Permitanme recapitular por un momento. Primeramente, es de gran valor recordar que el
estudio del simbolo requiere, exotéricamente, el uso del cerebro y la memoria. Esfuércense en
estudiar linea y forma, nlimero y aspectos generales externos, sabiendo que toda linea tiene
significado, todo numero tiene su interpretacion y todas las formas son simbolos de una
cualidad y vida internas.

El estudio conceptual del simbolo los conduce, internamente, del cerebro a la mente, en el
reino de las ideas. Impele a la actividad, enfocada en el mecanismo mental. Asi se daran
cuenta del concepto o la idea que el simbolo o signo personifica. Captaran su significado y lo
que representa. Comprenderan el propoésito para el cual la forma ha sido manifestada. El
estudio de los numeros y de las lineas les ha proporcionado una rica estructura de
conocimientos en el plano objetivo riqueza que depende en este caso de la lectura individual,
equipo mental y conocimiento. La capacidad para leer el "significado" que encierra un
simbolo depende también de la riqueza del significado que adjudican a los acontecimientos de
la vida diaria y a la capacidad para practicar la verdadera meditacion.

Quisiera aclararles que no hay una interpretacion establecida para cada simbolo, pues a
cada ser humano le impartird un significado especial. La falta de interés en los simbolos
presupone generalmente falta de interés en la debida interpretacion de las formas de la vida y
su significado. Demostrar un interés muy académico por los simbolos, presupone una mente
tortuosa y compleja que ama los dibujos, las lineas, las formas y las relaciones numéricas,
escapandosele totalmente la significacion del significado. Es vital para el crecimiento del
discipulo y de los aspirantes el equilibrio mental entre forma y concepto, expresion y
cualidad, signo y significado.

La gran necesidad que tienen la mayoria de los estudiantes es trabajar con ideas y
conceptos para llegar al significado, el cual necesitara el uso de la mente para comprender,
captar e interpretar. Requiere el desarrollo de esa sensibilidad mental que permitira, a su
poseedor, responder a las vibraciones provenientes de lo que llamamos Mente Universal, la
Mente de Dios, el Instigador del Plan. Presupone determinada habilidad para interpretar y el
poder de expresar la idea que subyace en el simbolo, a fin de que otros puedan compartirla.
Esta idea de servicio y acrecentada utilidad debe mantenerse con firmeza en la mente.

(No se dan cuenta como esta capacidad de estudiar, interpretar y penetrar hasta el significado,
acrecienta el progreso espiritual? ; Creen que empleando este método aprenderan a trabajar
mas inteligentemente con el Plan y prestar mas ayuda a sus semejantes?

(Qué existe en este mundo objetivo que no sea un simbolo adecuado de una idea divina?
(Qué tenemos en nuestra manifestacion externa que no sea el signo visible (en alguna etapa

8



del propdsito en evolucion) del plan de la Deidad creadora? ;Qué son ustedes sino la
expresion externa de una idea divina? Debemos aprender a ver los simbolos a nuestro
alrededor y luego penetrar detras de ¢l y llegar a la idea que éste debe expresar.

Sin embargo existe una técnica de estudio que les sera de utilidad cuando traten de llegar a
una idea y hacer el estudio conceptual de los muchos simbolos que nos rodean. Constituye
mayormente la técnica para la cual los ha preparado la practica de la meditacion. La
diferencia entre esta técnica y el trabajo de meditacion es simplemente de polarizacion y meta.
Al hacer el estudio conceptual de los simbolos la conciencia esta polarizada en el cuerpo
mental; no se trata de hacer contacto definidamente o de implicar al alma o ego. He aqui la
diferencia existente entre esta segunda etapa de interpretacion de simbolos y la meditacion
comuin. Cuando ya han dominado el método de familiarizarse con el aspecto forma del
simbolo y conocen muy bien su contorno externo y exteriorizacion, cuando saben que una
serie peculiar de lineas (por ejemplo, las tres lineas que forman un tridngulo) representa tal o
cual idea, verdad o ensefanza, entonces es registrada por el cerebro, valiéndose de los
recursos de la memoria. Registrar antiguas informaciones y conocimientos inherentes a la
figura de un simbolo, sirve para llevar la conciencia al plano mental y de alli enfocarla en el
mundo de ideas o conceptos. Los conceptos ya existen en los niveles concretos del plano
mental. Constituyen la herencia mental y racial, siendo las antiguas formas mentales que
ahora pueden emplear para llegar al significado y significacion.

Plutarco expresa la antigua manifestacion de un hecho en las conocidas palabras: "Una
idea es un Ser incorpdreo que no tiene existencia propia sino que da figura y forma a la
materia informe y se convierte en la causa de la manifestacion". Figura y forma se registran
en el cerebro y se memorizan; lo mismo se hace con su actividad en tiempo y espacio,
conjuntamente con la capacidad innata para construir dicha forma y expresar, a través de ella,
un concepto o idea. A medida que trabajan internamente, también se haran conscientes de la
naturaleza de la idea motivadora, estudiando su forma y actividad demostrada, y descubriran
el campo de ideas andlogo a aquél en que se encuentra la idea personificada en el simbolo.
Tienen ahora abierto este campo de 1ideas interrelacionadas y autoexplicativas
acrecentadamente podran actuar libremente en este mundo de conceptos. El esfuerzo principal
y el objetivo consiste en trabajar y vivir en el mundo de las ideas, entrenarse a fin de
reconocer ideas y conceptos que se hallan detras de cada forma, comenzar a pensar con
claridad sobre ellas y ver hacia donde conducen y encajan en el Plan eterno.

Si los aspirantes hacen las tres cosas siguientes:
a. desarrollar el poder de visualizar,
b. entrenar la mente para intuir la realidad,
c. Intepretar correctamente lo que es visto,
podran proporcionar un laboratorio de ensayo a los Observadores entrenados del mundo.
Una de las cosas que puede hacer la intuicion desarrollada es eliminar el espejismo y la

ilusion que invade la vida. Una de las cosas que puede realizar un grupo de aspirantes, cuya
interaccidn intuitiva se ha establecido, es ayudar en la tarea de disipar el espejismo mundial,

9



pudiendo sélo efectuarse cuando hayan despertado la intuicidon y sea firme y verdadera la
interrelacionada comprension. Entonces, la Jerarquia podrd emplear a los aspirantes del
mundo dondequiera que se hallen, como instrumentos para disipar el espejismo grupal. Me
refiero a esta posibilidad, para incitarlos a que progresen y realicen un esfuerzo rapido y
firme.

Se ha dicho que es necesario que todo aspirante llegue a tener ese conocimiento intuitivo y
esa comprension inteligente del espejismo individual y planetario, que lo capacitara
definitivamente para trabajar en la eliminaciéon del espejismo. Logicamente esa comprension
sera solo relativa, pero en el curso de los préximos afios el conocimiento sobre el tema y los
métodos para disipar el espejismo aumentaran considerablemente. Esto sucedera si tratan de
resolver conscientemente el problema en sus propias vidas y captan también la teoria
subyacente.

Muy poco se ha escrito o ensefiado hasta ahora sobre el espejismo; serd de gran valor si
comienzan a considerar este tema, sus causas y efectos y si se ocupan de la técnica para
disolverlo y disiparlo. Evidentemente no puedo tratar el tema en una sola vez; pasaran dos o
tres afios antes de que podamos discutir y estudiar este topico tan importante, que surge de la
necesidad de los actuales momentos y de la creciente sensibilidad de la humanidad hacia las
impresiones sutiles. No pude hacerlo hasta ahora porque el grupo era incompleto y la
cohesion interna debia ser reforzada. Ahora si, porque los miembros actiian con acrecentada
relacion interna y entre ustedes se ha difundido el “espiritu de amor” debido a que el grupo ha
reaccionado a las necesidades de cada uno, en el reciente periodo de espejismo.

Por lo tanto intento cambiar en algo el método de trabajo, reteniendo las frases simbdlicas
como ejercicio para desarrollar la percepcion intuitiva, pero descartando la consideracion de
los simbolos mas evidentes y visibles. No han podido extraer de estas formas simbolicas lo
que se esperaba, porque la mente concreta de la mayoria de los miembros del grupo ha
acrecentado simplemente el aspecto forma y los demds no necesitaban este método de
instruccion y desarrollo. Cambiaremos el foco de atencion por un profundo estudio sobre el
espejismo. Aqui es donde deberan prestar servicio, pues a medida que realmente piensan y
utilizan la inteligencia iluminada (si es que lo pueden hacer) podran ayudar, con el tiempo, a
hacer dos cosas:

1 Clarificar la mente grupal sobre este tema. No me refiero a la de su grupo particular,
sino a la conciencia mundial.

2 Ayudar a destruir la gran ilusion que ha mantenido, y alin mantiene, en la esclavitud a
los hijos de los hombres.

Por lo tanto les pido en estas lineas, que sirvan y presten acrecentada atencion en el
momento que hacen contacto conmigo, en el plenilunio. Este grupo deberia poseer una
actitud especial para trabajar en la disipacion del espejismo, durante el periodo de la Luna
llena. El contacto, en los diferentes planos, se hace de acuerdo al enfoque de los cuerpos
sutiles de los miembros del grupo, y este grupo hace contacto conmigo en los niveles
superiores del plano astral. De alli las reacciones tan marcadas y la riqueza de los detallados
registros. También hallaran alli, eventualmente, su campo de servicio, pues mas adelante
podran utilizar (pero falta mucho tiempo todavia) los dias de contacto y el "momento de
entrar" (como se denomina a veces), a fin de realizar determinado trabajo para disipar parte

10



de la ilusion mundial. Sin embargo, primeramente cada uno de ustedes debera ser capaz de
disiparlo en su vida personal.

Otro grupo hace contacto conmigo en los niveles mentales y alli estard su campo de
servicio. Algunos grupos se hallan aiin en la etapa embrionaria. No poseen suficientes
miembros y la integracion grupal estd s6lo en proceso de establecerse.

Por lo tanto, les pediria que intensifiquen el esfuerzo cada mes, en el periodo de la Luna
llena, tratando de fortalecer el vinculo conmigo y con los miembros del grupo. Les advertiré
solo una cosa. El éxito logrado en esta linea les traera recompensa y también dificultades.
Deben vigilar atentamente de que no se estimule indebidamente la naturaleza astral o
emocional, pues produciria el consiguiente y subsiguiente espejismo. Deben ademas ejercer
una estrecha vigilancia cuando tratan de trabajar asi en el plano astral, manteniendo
simultdneamente la actitud del Observador en el plano superior del alma. En esa dificil
esfera de actividad no es posible realizar un trabajo constructivo ni prestar ninglin servicio
de importancia vital si no existe la actitud de liberacioén y desapego. Deberan trabajar en una
de las esferas mas dificiles de actividad tal vez la mas dificil para el discipulo de alli que se
aconseja trabajar en forma grupal. Nunca podré recalcar suficientemente de que trabajen
como grupo y no como individuos.

Tres grandes acontecimientos son inminentes hoy en la conciencia mundial:

1. El desarrollo y la comprension del trabajo telepatico.

2. Lacomprension y la investigacion cientifica de la ilusion y del espejismo mundiales.
3. El acrecentamiento de los métodos correctos de curacion.

Si esto es asi, veran en qué forma los grupos de discipulos pueden contribuir a la
revelacion emergente y cudn util puede ser nuestro servicio dedicado. Digo "nuestro"
premeditadamente, porque estoy trabajando definidamente para estos tres fines, como parte de
mi autoimpuesto servicio. Les pido colaboracion y ayuda. El constante impacto del correcto
pensar, hecho en la conciencia humana por los grupos entrenados de pensadores, es el
método que puede aplicarse con mas éxito en la actualidad, siendo aqui donde dichos grupos
pueden ayudar grandemente.

Una de las cosas que con toda seguridad surgird durante las proximas tres o cuatro
décadas, es el trabajo que los grupos pueden realizar en otros niveles que no sea el fisico. El
servicio grupal y el esfuerzo unido para lograr el bienestar grupal se han llevado a cabo en la
Tierra durante dos siglos, en todos los campos del esfuerzo humano politico, filantropico y
educativo. El servicio grupal en el plano astral también se inici6 en 1875, pero el esfuerzo
unido para disipar el espejismo mundial so6lo estd en proceso de organizarse ahora, y este
grupo puede constituir parte del esfuerzo colectivo para lograr dicho fin y engrosar el nlimero
de los que estan empefados en ello. Por lo tanto, entrénense y aprendan como se ha de
trabajar. La sensibilidad telepatica constituye necesariamente el objetivo de todos los grupos
de discipulos y el de mayor importancia para ese grupo que podriamos llamar Comunicadores
Telepaticos, aqui podran prestar un poderoso servicio. Los grupos de sensitivos de este tipo
pueden constituir un grupo trabajador y mediador y trasmitir el nuevo conocimiento y

11



ensefianza para la raza, moldear la opinion publica y cambiar la corriente de los pensamientos
humanos. Cualquier grupo pequeno, llega, natural e inevitablemente, a una relacion telepatica
entre sus componentes y los miembros de grupos similares; esto es lo deseable, debiendo
fomentarse y acrecentarse correcta constantemente. Pero a medida que aumenta la
sensibilidad telepatica, procuren no desviarse del principal objetivo grupal que consiste en
estudiar y comprender el significado del espejismo y las leyes para disiparlo. Registren y
anoten toda actividad y fendmeno telepaticos y aprendan a trabajar de esta manera, pero
considérenlo como una cuestion secundaria en estos momentos.

Una de las caracteristicas sobresalientes del trabajo a realizar durante la Luna llena, lo
constituird el conjunto de fendmenos que se observaran. Esto es de esperarse porque este tipo
de servicio los obliga a trabajar en el plano astral y les proporcionard un campo para emplear
inteligentemente la facultad de discriminar. Es demasiado pronto para que se dediquen al
problema de separar lo real de lo irreal: al principio la tarea consistira en registrar, haciéndolo
en forma detallada. Mantengan la actitud cientifica de desapego y reconocimiento y escriban
todo lo que sientan, vean o hagan contacto. Dichos registros serviran de base, si todo va bien,
para el analisis, del cual podremos obtener cosas de gran valor.

Lo que tengo que decirles sobre el tema del espejismo cae dentro de estas amplias
generalizaciones, como:

I. La naturaleza del espejismo.
II. Las causas del espejismo.
III. La disipacion del espejismo.

A medida que prosigamos, detallaremos mas extensamente el tema, pero en esta instruccion
solo procuro introducir en sus mentes algunos delineamientos amplios, a fin de que el tema
pueda ocupar en las mentes el lugar que les corresponde.

Espejismo, Ilusion, Maya y la expresion el Morador en el Umbral, son palabras que
durante mucho tiempo han sido empleadas superficialmente por los seudo ocultistas y
esoteristas. Tienen la misma acepcion o son una diferenciacion de ese concepto. Hablando en
forma general, aunque son interpretaciones parciales y casi distorsiones de la verdad real,
debido a las limitaciones de la conciencia humana, han sido interpretadas de la manera
siguiente:

El Espejismo es considerado a menudo como la curiosa tentativa de las denominadas
"fuerzas negras" para engafar y embaucar a los aspirantes bien intencionados. Muchas
excelentes personas se sienten halagadas cuando se enfrentan con algun aspecto del
espejismo, creyendo que su disciplina ha sido tan buena que las fuerzas negras estan
suficientemente interesadas en obstaculizar el magnifico trabajo que realizan, sumergiéndolos
en nubes de espejismo. Nada podria estar mas lejos de la verdad. Esa misma idea es parte del
espejismo de la época actual y tiene sus raices en el orgullo y la satisfaccion humanos.

Maya es considerado frecuentemente de la misma manera que el concepto promulgado por
la Christian Sciencie (Ciencia Cristiana) de que no existe la materia. Se nos pide que
consideremos todo el fenomeno mundial como maya, y que creamos que su existencia es
simplemente un error de la mente mortal y una forma de autosugestion o autohipnotismo. Por

12



medio de esta creencia inducida nos vemos obligados a adoptar un estado mental que
reconoce lo tangible y objetivo s6lo como fisién de la mente imaginativa del hombre. Esto a
su vez es también tergiversacion de la realidad.

La Ilusion es considerada también del mismo modo, sélo que (cuando la definimos)
ponemos el énfasis en lo finito de la mente humana. No se niega la existencia del mundo de
fenomenos, pero consideramos que la mente lo interpreta mal y rehusa verlo como es en
realidad; esta mala interpretacion constituye la Gran llusion.

El Morador en el Umbral se cree que representa generalmente la prueba final para
demostrar el valor del hombre y que se trata de una gigantesca forma mental o un factor que
debe ser destruido antes de recibir la iniciaciéon. Muy pocas personas saben con exactitud qué
es esta forma mental, pero su definicioén incluye la idea de una enorme forma elemental que
cierra el camino hacia el sagrado portal, o también la idea de una forma construida algunas
veces por el Maestro del discipulo para probar su sinceridad. Algunos lo ven como la suma
total de las fallas del hombre, su naturaleza perversa, que le impiden reconocer que esta
capacitado para hollar el Sendero de Santidad. Sin embargo, ninguna de estas definiciones da
una verdadera idea de la realidad.

Hablando en forma general haré notar aqui que estas cuatro expresiones son cuatro
aspectos de una condicion universal resultante de la actividad en tiempo y espacio de la mente
humana. jLa actividad de las MENTES! Reflexionen sobre esta frase porque proporciona la
clave de la verdad.

El Problema de la Ilusion reside en que es una actividad del alma y el resultado del
aspecto mental de todas las almas en manifestacion. El alma estd sumergida en la ilusion y no
puede ver con claridad hasta el momento en que aprende a verter su luz, haciéndola llegar a la
mente y al cerebro.

El Problema del Espejismo se manifiesta cuando la ilusién mental es intensificada por el
deseo. Lo que los tedsofos llaman "kama-manas™ produce espejismo. Constituye la ilusion en
el plano astral.

El Problema de Maya en realidad es similar al anterior, mas la intensa actividad que
produce el espejismo y la ilusion en los niveles etéricos. Es esa vital e irreflexiva
CONFUSION emotiva (tal es la palabra que deseo emplear) en que parecen vivir siempre la
mayoria de los seres humanos.

El Morador en el Umbral es ilusidnespejismo-maya, tal como lo comprende el cerebro
fisico y reconoce como aquello que ha de ser superado. Es la forma mental que produce
confusion; la enfrenta el discipulo cuando trata de penetrar a través del espejismo acumulado
durante €pocas, para hallar su verdadero hogar en la luz.

Logicamente lo antedicho, sélo constituyen generalizaciones y el resultado de la actividad

de la mente analitica, pero sirve para expresar parte del problema en palabras e impartir a las
mentes una forma mental definida de lo que més adelante sera dilucidado detalladamente.

13



En cuanto a las causas que han producido esta condicion mundial, ;qué puedo decirles que
tenga significado para sus mentes? La causa subyace desde muy atras, en la conciencia de los
"Dioses Imperfectos". ;Significa realmente algo esta frase? Temo que muy poco. Debemos
descender al terreno practico y tratar el asunto solo en lo que concierne a la humanidad. Més
adelante nos ocuparemos brevemente de la ilusion planetaria, pero el problema inmediato,
frente al hombre, y la contribucion significativa del discipulo consiste en disipar gran parte
del espejismo en el que la humanidad estd sumergida y que, durante la futura era acuariana,
desaparecera mayormente en conexioén con la vida astral de la raza. Quisiera llamarles la
atencion sobre el hecho de que los pensadores empezaran a liberar al mundo de la ilusion por
la meditacién y la técnica de controlar la mente. De aqui el acrecentado interés por la
meditacion, a medida que el peso del espejismo mundial se va percibiendo cada vez maés, y
de alli la vital necesidad de comprender correctamente la forma de controlar la mente.

Otro punto que debe senalarse es que, con la cristalizacion de esta era materialista, viene la
gran oportunidad para asestar un golpe mortal al Morador en el Umbral planetario. La
reaccion actual, por la fuerza de las circunstancias, esta trayendo una mayor comprension
espiritual y una reorganizacion de los valores humanos; esto es parte del proceso que disipara
una parte vital del espejismo mundial si los hombres de buena voluntad, que se hallan dentro
del aura mundial, se dedican a realizar la tarea asignada.

Cuando el Buda estuvo en la Tierra y logro la iluminacién, "hizo descender" un haz de luz
sobre el problema mundial, mediante la enunciacion de las Cuatro Nobles Verdades. Su grupo
de discipulos y Sus novecientos arhats hicieron de esas cuatro grandes verdades, la estructura
dogmatica y doctrinaria que -por el poder del pensamiento colectivo- ha ayudado
grandemente a atacar la ilusion mundial. Cristo estd llevando a cabo hoy la misma gran tarea
y, en el significado espiritual de Su inminente venida (en lenguaje simbolico), El y Sus nueve
mil arhats asestaran un segundo golpe al espejismo mundial. Para esto nos preparamos. Sélo
la intuicién puede disipar la ilusion y, por ende, la necesidad de entrenar a intuitivos. De alli
el servicio que pueden prestar a esta causa general, ofreciéndose para recibir este
entrenamiento. Si pueden vencer el espejismo en sus propias vidas y, por lo tanto, comprender
la naturaleza de la ilusion, podran ayudar en:

a. la destruccion del morador en el umbral,
b. la desvitalizacion del maya general,

c. laeliminacion del espejismo,

d. la disipacion de la ilusion.

Esto deberan efectuarlo en sus propias vidas y en la relacion grupal. Luego la contribucion
general ayudard a resolver los asuntos humanos. También, la agudeza del intelecto y la
iluminacion de la mente, méas el amor y la intencidén, contribuiran muchisimo. Reitero mi
llamado para este servicio.

Sugeriria que durante los proximos meses hagan tres cosas:

1. Definan con sus propias palabras, como resultado de la meditacion, lo que comprenden
de las cuatro expresiones que he tratado aqui. Quisiera que hagan un verdadero analisis
y no que formulen solamente cuatro frases para definirlo. Antes de extenderme sobre el
tema les pediria que organicen sus mentes sobre este topico, empleando definiciones

14



como guia para sus ideas, pero exponiendo el problema tal como lo ven, tratando de
observar la diferencia que existe entre los cuatro aspectos del espejismo mundial.

2. Reciten todos los dias, con cuidado y reflexion, esa oracidon tan familiar, el Padre
Nuestro. Tiene muchos significados, pero el trillado y comun significado cristiano no
es para ustedes. Reflexionen sobre esta antigua férmula de la verdad e interprétenla
totalmente como una formula para disipar la ilusion. Escriban una exégesis, basada
desde este angulo, tomando frase por frase y considerdndolas como que nos
proporcionan las siete llaves para desentraiar el secreto de la eliminacion del
espejismo. La formula (que no es esencialmente una oracion) puede ser dividida de la
manera siguiente:

a. Invocacion al Sefior solar.
b. Siete frases que constituyen las siete llaves para disipar la ilusion.
c. Afirmacion definitiva de la divinidad.

Utilicen la intuicion y apliquen lo antedicho al tema del espejismo, viendo qué conocimiento
pueden llegar a obtener. Luego formulenlo por escrito, en forma de articulo o
interpretacion, y quizas podrén llegar a algo de mucho valor.

1. Guarden una copia de lo que han registrado durante la Luna llena y, después de seis
meses, sométanlo a un cuidadoso andlisis, observando lo que han adquirido. Dividan
el andlisis en  los siguientes puntos, expresando lo que han extraido del fenomeno
respecto a cualquier

a. contacto real,
b. contacto de color o fendomenos,
c. otros fenomenos sentidos, vistos u oidos.

Que todos avancemos hacia una mayor luz y comprension y que la luz brille sobre el
Camino vertical del discipulo, es mi oracion y mi aspiracion.

PRIMERA PARTE
LA NATURALEZA DEL ESPEJISMO

En las paginas precedentes consideramos algunos definiciones de las palabras Ilusion y
Espejismo, aplicadas con frecuencia indistintamente, y hallamos que:

1. Ilusion es, principalmente, una cualidad mental que caracteriza la actitud mental de las
personas que son mads intelectuales que emotivas, las cuales han trascendido el
espejismo, tal como se lo interpreta generalmente, siendo culpables de Ia
incomprension de las ideas, de las formas mentales y de las malas interpretaciones.

2. Espejismo es una cualidad de caricter astral y mucho més poderoso, en estos

momentos, que la ilusion, debido a que una enorme mayoria actiia siempre en su
naturaleza astral.

15



3. Maya es de caracter vital, siendo una cualidad de la fuerza. Es esencialmente la
energia del ser humano cuando entra en actividad mediante la influencia subjetiva de
la ilusion mental o del espejismo astral, o ambos combinados.

4. El Morador en el Umbral siempre esta presente, sin embargo, solo entra en actividad
en el Sendero del Discipulado cuando el aspirante, esotéricamente, es consciente de si
mismo y de las condiciones inducidas dentro de si mismo, como resultado de su ilusion
interna, de su espejismo astral y de su maya, que envuelven su vida entera. Siendo ya
una personalidad integrada (y nadie es discipulo si no lo es a la vez mental y
emocionalmente, algo que el devoto frecuentemente olvida) estas tres condiciones
(preponderando el efecto en uno u, otro de los cuerpos) son vistas como un todo, al cual
se le aplica el término de "el Morador en el Umbral". Constituye en realidad una forma
mental vitalizada, personificando a las fuerzas mental y astral y a la energia vital.

Sin embargo, el problema que enfrentan todos los del grupo es, ante todo, aprender a:
1. Distinguir estos tres aspectos ilusorios internos.

2. Descubrir qué condiciones del medio ambiente o de la constitucién del individuo
producen estas dificultades.

3. Investigar qué métodos son eficaces para que cesen las condiciones engafiosas y
confusas.

También se ha de recordar que estas condiciones, prevalecientes en todos, son el medio por
el cual se sintonizan con el espejismo y la ilusion mundiales. La ensefianza esotérica hace
hincapié sobre el entrenamiento y la liberacion del aspirante individual. Logicamente ello es
necesario, pues el conjunto estd compuesto de individuos, y de la constante liberacion del
control ejercido por las ilusiones internas vendra la clarificacion eventual de la humanidad.
Sin embargo, todos los de este grupo deben trabajar necesariamente en si mismos y en forma
separada para aprender a obtener esa claridad y honestidad que eliminaran los antiguos ritmos
y hébitos profundamente arraigados, purificando constantemente el aura. Esto debe hacerse
ahora en forma grupal, siendo los primeros grupos exotéricos destinados a trabajar en la
nueva era. Mediante la actividad de dichos grupos el espejismo mundial sera disipado, pero,
ante todo, el aspirante debe aprender a enfrentar el espejismo individual y grupal. La
ensefianza serd breve y técnica. Dispongo de muy poco tiempo y el grupo posee suficiente
conocimiento técnico para saber de lo que hablo. Se han de recordar las tres cosas siguientes:

Primero, el aura de los miembros del grupo determina siempre la condicion, actividad,
utilidad, problemas y espejismos grupales. De ello surge la responsabilidad y la utilidad
grupal del individuo. Cada uno obstaculiza o ayuda al grupo de acuerdo a la condicion de su
aura, la cual puede hallarse en un estado de espejismo o de ilusion, o relativamente libre de
dichas condiciones.

Segundo, lo primero que se ha de realizar y determinar es su propio y peculiar problema.
Al proporcionarles instrucciones individuales me ocuparé de la tendencia particular de cada
uno, y si es al espejismo, a la ilusion o a maya, a lo que habitualmente sucumben. Los trataré
con rigidez, pues he comprobado que son sinceros y creo que quisieran que se les diga la

16



verdad. Cuando cada uno haya determinado la naturaleza especifica del problema peculiar,
entonces puede trabajar con premeditacion para resolverlo he dicho premeditacion, no
apresuramiento, es decir, con debido cuidado, cautela y correcta comprension.

Tercero, deben recordar que cuando observo a un individuo que pertenece a cualquiera de
estos grupos, al mismo tiempo puedo apreciar la cualidad de todo el grupo. Puedo ver la luz
interna que brilla y se expresa a través de sus auras, indicindome la fuerza y eficacia y
también la potencia de la influencia grupal que cada uno ejerce individualmente, porque las
auras positivas subordinan a las negativas. Lo que se requiere es un conjunto de auras
positivas, premeditadamente subordinadas al trabajo grupal. A medida que enfrentan la
ilusion, liberan la mente de sus efectos y disipan el espejismo astral, en el cual todos estan
mas o menos sumergidos, obtendran una vida mas libre y serdn mas ultiles. Cuando las
corrientes de energias distorsionadas de maya cesen de arrastrarlos a una actividad indeseable,
la luz que todos poseen brillara con mayor claridad. Incidentalmente, el Morador en el
Umbral se desintegrara en forma lenta y segura, despejando de obstaculos el camino que lleva
al portal de la Iniciacion.

Los que poseen un tipo de mente fuerte, estan sujetos a la ilusion y, en realidad, ésta
constituye esa condicion en que el aspirante se halla definidamente controlado por:

1. Una forma mental, tan poderosa que:
a. Controla la actividad de la vida y lo que ésta produce.

b. Sintoniza al aspirante con el conjunto de formas mentales, de igual naturaleza,
construidas por aquellos que se hallan dominados por una ilusion similar.

En su peor aspecto esto produce insania mental o idea fija, y en su aspecto menos
peligroso y mas normal, lleva al fanatismo. El fanatico, créase o no, por lo general es un
hombre anonadado que posee cierta idea poderosa, resultandole imposible integrarla al
panorama mundial;, no puede tomar esas decisiones necesarias y a veces orientadas
divinamente, que ayudan grandemente a la humanidad, ni encuentra tiempo ni lugar para
expresar las realidades que se hallan a su alcance.

2. Cuando se trata de un hombre muy evolucionado, la ilusion mental esta construida
alrededor de una intuicioén definida, concretizada por la mente, llegando a ser aparentemente
tan real que el hombre cree ver con toda claridad aquello que ha de realizar o dar al mundo, y
dedica su tiempo y, se esfuerza en forma fanatica para que otros también lo vean. Asi su vida
se desliza en alas de la ilusion y no obtiene ningun beneficio en esta encarnacion. En raros
casos esta combinacion de intuicidn y actividad mental produce el genio, en cualquier campo;
entonces no hay ilusion sino un claro pensar, mas un equipo entrenado en ese campo o
empresa particular.

3. Las personas de tipo mental comun pero mas débil, sucumben a la ilusion general y a la
ilusion de la masa. En el plano mental se manifiesta un tipo de distorsion distinto al de los
planos astral o etérico. La facultad de discriminar, que se estd desarrollando, ha producido
lineas definidas de demarcacion, y en lugar de las densas nieblas y brumas del plano astral o
de las arremolinadas corrientes y mareas de energia del plano etérico, tenemos, en el plano

17



mental, un conglomerado de nitidas formas mentales, de cualidad, nota y tono particulares,
alrededor de las cuales se agrupan formas mentales menores creadas por aquellos que
responden a esas formas y a su nota, cualidad y tono. Entonces se ven las similitudes
existentes, constituyendo canales o avenidas para ese poder atractivo magnético de las formas
mentales mas poderosas. Antiguas teologias, con vestiduras modernas, presentaciones de la
verdad establecidas a medias, el desordenado pensar de los distintos grupos mundiales y
muchas causas de emanaciones similares han producido, a través de las épocas, el mundo de
ilusion y esos estados mentales que han aprisionado a la humanidad en pensamientos y
conceptos erroneos. Son tantas las ilusiones que producen ideas, que su efecto ha dividido a la
raza humana en distintas escuelas de pensamiento (filosofia, ciencia, religion, sociologia,
etc.), en muchos partidos y grupos., todos ellos matizados por una idea analoga, en grupos de
idealistas que luchan entre si a favor de sus conceptos preferidos, y en cientos de miles que
participan en una actividad mental grupal, los cuales son responsables de la innumerable
literatura mundial que hoy matiza las tendencias mundiales, y por su intermedio reciben
inspiracion los lideres, siendo los responsables del sinnimero de experimentos realizados en
los campos gubernamental, educativo y religioso que, en estos momentos, traen tanta
intranquilidad y, consecuentemente, tanta ilusion mundiales.

Actualmente se precisan pensadores que se entrenen en esa actitud mental y
centralizacion, que no contenga el peligro de una receptividad negativa y responda, al mismo
tiempo, a la inspiracion superior intuitiva. Lo que se necesita son mediadores que interpreten
las ideas y no mediums.

Por lo tanto las personas emocionales responden con facilidad al espejismo mundial, y a su
propio espejismo heredado y autoinducido. La mayor parte de las personas son
puramente emotivas y tienen ocasionales chispazos de verdadera comprension mental,
y por lo general. ni eso. El espejismo ha sido comparado a una bruma o niebla en la
que el aspirante divaga, distorsionando todo lo que ve y todo aquello con lo que hace
contacto, evitdndole ver clara y realmente la vida o las condiciones que lo circundan,
tal como esencialmente son. El aspirante algo avanzado es consciente del espejismo y
ocasionalmente ve, en un destello, en qué direccion se halla para ¢l la verdad.
Entonces, nuevamente lo embarga el espejismo, del cual no puede liberarse ni hacer
nada constructivo. Su problema se complica debido a la consiguiente angustia y al
profundo disgusto consigo mismo. Camina siempre entre brumas y no ve las cosas
como son. Lo engafian las apariencias, olvidando lo que ocultan. Lo envuelven las
emanantes reacciones astrales generadas por cada ser humano, y a través de esta
bruma y niebla observa un mundo distorsionado. Estas reacciones y el aura
circundante que ellas constituyen se fusionan y mezclan con el espejismo y niebla
mundiales, formando parte de los miasmas y emanaciones insalubres producidas,
durante millones de afios, por las masas humanas.

Senalaré que en la época lemuriana, el espejismo y la ilusion eran relativamente desconocidos
desde el punto de vista humano. No habia reacciones mentales, sino una pequefia
respuesta emotiva al medio ambiente. Los hombres eran mayormente animales
instintivos. El espejismo comenz6 en los dias Atlantes; desde entonces se ha
precipitado en forma constante y, actualmente, cuando la Jerarquia observa a la
humanidad, parece que ésta deambula en profundas y densas corrientes que cambian
constantemente, ocultando y distorsionando, arremolinandose alrededor de los hijos de

18



los hombres, evitandoles ver la LUZ tal como es. Esto se hara mas evidente si
recuerdan que los otros reinos de la naturaleza estan relativamente libres del espejismo
y la ilusion. En la raza Aria la ilusion mundial estd adquiriendo densidad, siendo
lentamente reconocida por la conciencia humana; constituye una verdadera
adquisicion, porque lo que se reconoce puede ser inteligentemente manejado si existe
la voluntad de hacerlo. Hoy la ilusion es tan poderosa que existen pocas personas de
mente desarrollada que no estén controladas por estas vastas formas mentales
ilusorias, las cuales tienen sus raices y extraen su vida de la vida inferior de la
personalidad y de la naturaleza de deseos de las masas. Es interesante recordar, en
conexion con nuestra raza Aria, que estas formas mentales extraen también su
vitalidad del reino de las ideas, pero de las ideas erroneamente intuidas, captadas y
obligadas a servir los propdsitos egoistas de los hombres. Estas formas han sido
puestas en actividad por el creciente poder creador de la humanidad y subordinadas a
los deseos de los hombres por medio del lenguaje, con su poder de limitar y
distorsionar. La ilusion se ha precipitado, mas poderosamente de lo debido, por el
esfuerzo que realizan muchos idealistas devotos para imponer estas formas
mentales distorsionadas sobre los cuerpos mentales de las masas. Esto constituye uno
de los mayores problemas que la Jerarquia enfrenta hoy y también uno de los primeros
factores que un Maestro debe considerar respecto a cualquier aspirante o discipulo.

El espejismo, como ya hemos visto, es muy antiguo y ha surgido antes que la ilusion.
Contiene en si muy poca cualidad mental, siendo el principal factor que controla a la
mayoria. El objetivo de todo el entrenamiento que se da en el Sendero del Discipulado y
hasta la tercera Iniciacion, es inducir a pensar con claridad, lo cual hara que el discipulo
pueda liberarse de la ilusion, proporcionandole esa estabilidad y equilibrio emocionales
que impedird la entrada a cualquier espejismo. Esta liberacion es posible cuando no
existe en el aspirante espejismo personal ni responde en forma deliberada y autoinducida
a los factores determinantes que han producido el espejismo en el transcurso de las
¢épocas. Posteriormente nos ocuparemos de estos factores.

Maya es el resultado del espejismo y de la ilusion. Cuando estd presente, significa una
personalidad integrada y, por lo tanto, la capacidad de sintonizarse con la ilusion mental y el
espejismo astral. Donde existe esta condicion el problema del discipulo es uno de los mayores
del mundo. La principal dificultad de cualquier discipulo la constituye el hecho de que el
campo de batalla de su vida incluye todos los aspectos de su naturaleza, implicado al hombre
integramente. La palabra MAY A deberia s6lo emplearse técnicamente, en dos casos:

1. Cuando se refiere al espejismoilusion unidos, a los que responde el hombre cuando es
una personalidad integrada.

2. Cuando se refiere a las limitaciones del Logos planetario de nuestro planeta.

En las observaciones anteriores he dado mucho tema para reflexionar —no solamente en lo
que se refiere a sus problemas personales (porque todos estian sujetos a estas condiciones),
sino que he indicado también cudl es la naturaleza del espejismo. En todos los libros y
ensefianzas esotéricas la palabra MAYA se emplea para designar esas condiciones
diferenciadas por las palabras maya, ilusion y espejismo. Mas adelante impartiré alguna
ensefianza sobre las causas del espejismo y los métodos para disiparlo. Pero ya he dado

19



bastante por ahora, pues quisiera que reflexionen sobre estas ideas durante los proximos
meses y aprendan algo del significado de estas palabras, que tan superficialmente emplean.
Deben vigilarse a si mismos y vigilar la vida diaria, con discriminacion; para aprender a
distinguir entre espejismo, ilusion y maya. Traten de descubrir la forma que adopta el
Morador en el Umbral individual, cuando entran en conflicto con €1, y si hacen esto, respecto
a los miembros del grupo y a la necesidad inmediata del mundo, no perderan tiempo en el
trabajo de clarificacion astral y liberacion mental.

Les pediré que estudien estas instrucciones muy cuidadosamente, porque dedico mi
tiempo, a pesar de estar tan ocupado, y me tomo la molestia de satisfacer sus necesidades y
proporcionarles toda la luz posible sin infringir el libre albedrio, allanandoles el camino para
que presten servicio,

Sugeriré también que averiglien todo lo que puedan respecto al incomprendido tema del
aura; extraigan cuanto se dice en mis libros y en escritos existentes en toda buena biblioteca
esotérica. No les pido copiar las frases, sino extraer de ellas el conocimiento para que
respondan con claridad las preguntas que puedan formularse al respecto. Las preguntas que
van a continuacion son fundamentales:

1. (Qué es el aura y como viene a la existencia?

2. (Cbémo puede convertirse el aura en un medio de luz e intensificarse la luz que debe
brillar a través de ella?

3. (Se ha observado el efecto que produce la propia aura individual sobre el ambiente y
como puede mejorarse ese efecto?

Esto les permitira aplicar en forma practica lo que trato de ensefiarles. Recuerden que cuando
miran al mundo y a su medio ambiente inmediato, lo hacen a través de su aura y por lo tanto
deben enfrentar el espejismo y la ilusion.

Hay tres preguntas mas que podrian formularse a si mismos encarandolas a las luz de su
propia alma:

1. (Qué me domina, el espejismo o la ilusion?

2. (Conozco qué cualidades o caracteristicas de mi naturaleza permiten sintonizarme con
los mundos del espejismo o de la ilusién?

3. (He llegado al punto en que puedo reconocer mi propio Morador en el Umbral y
exponer la forma que adopta?

Que como individuos y también como grupo puedan aprender realmente el significado del
verdadero autoconocimiento a fin de aprender a permanecer en el ser espiritual, liberandose
cada vez mas del espejismo y de la ilusion, es la plegaria de su amigo y hermano que se ha
abierto camino hacia una mayor medida de luz.

Durante los ultimos seis meses, cuatro miembros de este grupo han estado luchando con el

20



espejismo en sus vidas individuales y han tenido éxito, en su mayor parte. Hago esta
referencia, porque en un grupo experimental como éste, es bueno anticipar tal situacion; esas
luchas ocurriran, logicamente, porque s6lo aquello que se conoce por propia experiencia llega
a formar parte del verdadero contenido del equipo del discipulo. Anteriormente me he
referido a la parte del plan de la Jerarquia, que abarca el establecimiento de pequefios grupos
como éste, los cuales como objetivo definido deberian proporcionar el medio activo por el
cual pueda disiparse el espejismo mundial —hoy tan poderoso y denso.

No ha llegado todavia el momento de ocuparnos de la ilusion mundial en amplia escala,
porque la raza no es adecuadamente mental, ni la ilusion (que es, como ya he dicho,
preeminentemente el resultado de la mala interpretacion de las ideas) no ha alcanzado su
punto culminante, pero ha llegado el momento de dar los primeros pasos para disipar el
espejismo, asi el aferramiento que el espejismo ejerce sobre la raza disminuird
apreciablemente en el futuro. De alli el entrenamiento practico que los miembros de este
grupo reciben en sus propias vidas y también la ensefianza que se intentara dar mas adelante
al grupo —si estan a la altura de la oportunidad— lo cual permitird ayudar en el concertado y
planeado ataque contra el espejismo mundial. Luchen contra los propios problemas personales
en estas lineas; de esta manera adquiriran facilidad para discernir e iniciar una accion clara'y
precisa y fortaleceran la comprension.

El modo mas poderoso para disipar el proceso del espejismo consiste en comprender la
necesidad de actuar estrictamente como canal para la energia del alma. Si el discipulo puede
hacer un alineamiento correcto y el consiguiente contacto con su alma, los resultados se
manifestardn como mayor luz. Esta luz desciende e ilumina no so6lo a la mente, sino también a
la conciencia cerebral. Ve la situacion con mayor claridad, comprende los hechos,
comparandolos con sus "vanas imaginaciones", y la luz "ilumina su camino". Todavia no es
capaz de ver los campos mas amplios de conciencia; el espejismo grupal y también el
espejismo mundial, siguen siendo todavia para ¢l un enigma limitador y confuso, pero el
camino inmediato comienza a limpiarse, quedando relativamente libre de las brumas de las
antiguas y distorsionantes miasmas emocionales. Alineamiento, contacto con el alma y
también constancia, son las notas clave para el éxito.

Por lo tanto, es evidente que, si se establecen estos pequefios grupos en diferentes paises y
ciudades y si sus miembros triunfan en sus actividades personales, pueden desempefiar una
parte muy util. El esfuerzo de tales grupos tendria dos aspectos: Luchar con el espejismo
grupal que se infiltra inevitablemente en la vida grupal, a través de los miembros del grupo. El
espejismo personal unido proporcionara la puerta abierta por donde podré entrar el espejismo
grupal. Un ejemplo de ello puede observarse en este grupo, cuando el espejismo penetrod a
través de L. T. S. K. y arrastr6 a I. B. S. dentro de su vortice de fuerza. Afortunadamente,
pudo ser vencido, dejandolos mas enriquecidos y unidos debido a la intensa oposicion
amorosa adoptada por los demas miembros del grupo. Quiero recordarles a L. T. S. K. y al.
B. S. la profunda deuda de amor que tienen con sus hermanos. El amor grupal los protegio. 1.
B. S. ha adelantado mucho, liberandose de ciertos aspectos del espejismo. L. T. S. K. también
se ha liberado en parte, pero tiene ain mucho que hacer. Resulta muy dificil, para la persona
de tercer rayo, cultivar la intuicion. La sabiduria, aparentemente profunda, de la dudosa y
manipuladora ciencia que posee la inteligencia inherente a la materia, a menudo no permite
que penetre la verdadera sabiduria de la mente iluminada. Hace seis meses crei que seria
imposible para L. T. S. K. liberarse del espejismo que generalmente lo envolvia. Hoy brilla

21



un poco mas de luz sobre su camino, y podrd, si se libera mas aun de sus autogeneradas
formas mentales, cumplir su cometido.

Cuando el espejismo grupal haya sido de algun modo disipado y el grupo pueda recorrer
libremente el "camino iluminado", entonces llegard el momento en que se pueda entrenar al
grupo para establecer el alineamiento, contacto y constancia grupales y podré iniciarse la
tarea definida y cientifica de atacar el espejismo mundial. Es interesante recordarle al grupo,
que esto constituye parte de la actividad que ahora estan emprendiendo ciertos miembros del
Nuevo Grupo de Servidores del Mundo. Por el énfasis puesto sobre ciertas ideas basicas, tales
como buena voluntad e interdependencia mutua, se ha hecho mucho para disipar el espejismo
que envuelve a los pueblos del mundo. La funcién de todo servidor no es formar parte del
ataque masivo contra el espejismo mundial que se inicia ahora. Cada uno debe ocuparse del
espejismo en su propia vida personal, pero las funciones y actividades difieren. El trabajo de
ustedes consiste en ser observadores entrenados, y tal entrenamiento toma bastante tiempo.
Muchos no reconocen el espejismo cuando lo enfrentan, y éste los embarga. Unicamente por
sus efectos llegaran oportunamente a conocerlo por lo que es. Llegara el momento en que el
proceso de observacion serd tan agudo que se reconocerd la verdadera naturaleza del
espejismo, antes de que los sumerja, los envuelva y produzca esas condiciones que mas tarde
les hard decir: ";Por qué me dejé envolver por el espejismo?, ;por qué me dejé enganar?"

Llegado a este punto quisiera hacer dos cosas: Primero, delinear un poco mas
cuidadosamente este analisis o breve tratado sobre el espejismo, con el objeto de que las ideas
puedan formularse claramente y tengan un libro de texto para referencia futura, que servira
para guiar al grupo y a grupos andlogos a fin de que emprendan la correcta actividad.
Segundo, recapitular algunas de esas cosas que ya he explicado, para enriquecer su
comprension de las diversas fases del espejismo mundial, que la mente analitica debera
dividir en fases bien marcadas, denominandolas Ilusion, Espejismo y Maya y é€sa sintética
forma mental que se halla en el Sendero del Discipulado llamada, por algunas escuelas
esotéricas, el Morador en el Umbral.

Como podran ver, nos hemos propuesto encarar un tema muy amplio que debe ser
manejado con mucho cuidado. Mi tarea resulta dificil porque escribo para quienes ain no
estan dominados por los diversos aspectos del espejismo y generalmente por el espejismo y
maya secundarios. La ilusion todavia no desempefia plenamente su parte, y muy raras veces el
Morador es comprendido en forma adecuada. Les recordaré un estupendo hecho esotérico y
les pediré que traten de comprender lo que estoy diciendo. El Morador en el Umbral no
emerge de las nieblas de la ilusion y del espejismo, hasta que el discipulo se acerca a los
Portales de la Vida. Unicamente cuando puede percibir tenues vislumbres del Portal de la
Iniciacion y un ocasional destello de luz del Angel de la Presencia, que permanece a la
espectativa junto al portal, podra enfrentar el principio de la dualidad., personificado por el
Morador y el Angel. ;Comprenden a lo que me refiero? Mis palabras hasta ahora encierran
simbolicamente una condicidon y un acontecimiento futuros. Sin embargo llegara el dia en que
permaneceran, en plena conciencia, entre estos simbolos de los pares de opuestos, teniendo a
la derecha al Angel y a la izquierda al Morador. Que reciban la fuerza necesaria para que
puedan pasar directamente entre ambos opositores, los cuales durante largas épocas han
librado la guerra en el campo de su vida, y de esta manera puedan llegar ante esta Presencia,
donde ambos se ven como uno, y nada existe, sino vida y deidad.

22



Al resumir alguna informacién que he dado respecto a los cuatro aspectos del espejismo,
quisiera que estudien cuidadosamente la siguiente clasificacion:

1

Un sentido incipiente de Maya aparecid en la época lemuriana, pero no existian
el verdadero espejismo ni la ilusion.

El Espejismo aparecio en los primeros dias Atlantes.

La Ilusion apareci6 entre los seres humanos mas avanzados, en posteriores dias
Atlantes, y sera el factor que controlard a nuestra raza Aria.

El Morador en el Umbral llegara a su pleno poder al final de esta raza, la Aria,
y en las vidas de todos los iniciados, antes de pasar la tercera iniciacion.

Los reinos subhumanos de la naturaleza estan libres de la ilusion y del
espejismo, pero se hallan sumergidos en el maya mundial.

El Buda y Sus 900 arhats asestaron el primer golpe al espejismo mundial
cuando El promulgé las Cuatro Nobles Verdades. El Cristo asest6 el segundo
golpe al ensefar la naturaleza de la responsabilidad individual y la hermandad.
El proximo golpe sera asestado por el Nuevo Grupo de Servidores del Mundo,
dirigido por el Cristo y Sus discipulos, simbolicamente descritos: "El Cristo y
sus 9.000 iniciados".

2. Las cuatro notas clave para la solucion del espejismo son: Intuicion... [luminacion...
Inspiracion... EI Angel de la Presencia.

Llamaré la atencion sobre el hecho de que todo el problema concierne al uso o abuso de la
fuerza o energia, y que muchos conceptos se aclarardn en sus mentes si comprenden tres

cosas:

1. Que el hombre comun, en su vida diaria, y el aspirante en el Sendero de Probacion o
Purificacion, trabajan con las fuerzas de la vida en los tres planos del esfuerzo humano,
mas el principio de vida mismo.

2. Que el discipulo comienza a discriminar entro fuerzas y energias. En el Sendero del
Discipulado empieza a trabajar con la energia del alma, la cual oportunamente domina
las fuerzas.

3. Que el iniciado trabaja en el Sendero de Iniciacion aplicando la energia y aprende a
distinguir entre la energia de la vida, las energias del alma y las fuerzas del mundo
fenoménico.

Quisiera recalcar otro punto, y es que la naturaleza de esas fuerzas y energias y su empleo
y control, deben ser comprendidos y desarrollados con toda paciencia, en el plano fisico. La
teoria se ha de convertir en una realidad, y la lucha que tiene lugar en los niveles sutiles de los
planos astral y menta! debe librarse en la conciencia cerebral. Es alli donde se aplica la teoria.
A medida que estas realizaciones y actividades internas se convierten en parte practica de la

23



vida del discipulo y su conciencia incipiente percibe con toda claridad sus consecuencias, con
el tiempo llegan a formar parte de su equipo de cualidades. En realidad, integra y sintetiza
experiencias en los tres mundos y se convierte en un Maestro por medio de la maestria
consciente. Capta el hecho de que todo lo que aparece y sucede se debe a la circulacion y a la
mutacion constante de fuerza. Descubre coOmo estas fuerzas interactian en su propia
experiencia y naturaleza, comprendiendo entonces el hecho fundamental de que so6lo esas
fuerzas, que ¢l mismo puede usar y dominar en su propia vida como individuo, pueden ser
empleadas por ¢l en la actividad grupal, y para disipar el espejismo mundial. Como ilustracion
podria decirse que:

1. Por el alineamiento y consiguiente contacto se evoca, despierta y emplea la intuicion,
siendo el gran agente disipador que desciende desde el plano de la intuicion (el plano
budico), por medio del alma y del cerebro, al corazon del discipulo.

2. Por el alineamiento y el consiguiente contacto, se evoca, despierta y emplea la energia
del alma, siendo el gran agente disipador que desciende desde los niveles del alma (los
niveles superiores del plano mental), por medio de la mente, al cerebro del discipulo,
iluminando el plano astral.

3. Estos dos tipos de energia espiritual actuan distintamente sobre las fuerzas de la
personalidad, y la conciencia cerebral del discipulo debe comprender sus propositos y
actividades, a medida que trabaja en el plano fisico.

4. Solo entonces la luz de la intuicion y la luz del alma pueden volver al plano astral
mediante el esfuerzo consciente y la inteligente y dindmica voluntad del discipulo
servidor.

Reflexionen sobre estos puntos porque trazan el camino a seguir y el servicio a prestar.

He organizado en cierta medida nuestras ideas y he delineado el plan, de acuerdo al cual
encararemos este tema. Les he dado ciertos conceptos basicos y proporcionado el
alineamiento esquematico de todo el topico. (Véase la Sinopsis de este tratado). Ahora
comenzaremos su verdadero estudio. Corno saben, no es mi intencion escribir una larga y
voluminosa tesis sobre el tema. La recopilacion de las instrucciones dadas a los grupos de
discipulos, no constituirdn tratados voluminosos como Fuego Cosmico y Magia Blanca, sino
una serie de voliimenes relativamente breves y por lo tanto contendran la maxima informacion
sin guardar un estilo discursivo.

Ante todo, estas instrucciones deben tener un valor practico definido y darle al estudiante
la sensacion de que comprende mejor el mundo sutil de las corrientes de fuerzas mentales en
que habita y los medios que debe emplear ademas de la técnica a seguir, si es que va a allanar
su camino desde la oscuridad y confusion para seguir adelante hacia la luz y la armonia.
Nuestro estudio también ha de ser comparativo, debiendo el lector tener en cuenta que no se
hallara capacitado para distinguir la verdad o aislar ese aspecto de la ensefanza que es para él
de suprema importancia, hasta no aplicar lo que es Util y estar debidamente seguro de si es
victima de la ilusion o del espejismo. En tltimo andlisis, debe saber en qué punto se encuentra
antes de dar el proximo y necesario paso adelante. El discipulo es la victima, y esperemos que
también sea el disipador del espejismo y de la ilusion, de alli la complejidad de su problema y

24



la sutileza de sus dificultades. A la vez debe tener en cuenta (para su fortalecimiento y
estimulo) que cada parte del espejismo disipado y cada ilusidon reconocida y superada allana el
camino a los que le siguen, simplificando asi el camino a sus condiscipulos. Por excelencia, es
el gran Servicio a prestar, y sobre este aspecto les llamo la atencion. Por eso trato en estas
instrucciones de esclarecer la cuestion.

Uno de los problemas que enfrenta el aspirante es reconocer el espejismo y ser consciente
de los espejismos que acechan su camino y de las ilusiones que erigen un muro entre ¢l y la
luz. Ya es bastante poder reconocer que el espejismo y la ilusion existen. La mayoria no son
conscientes de su existencia. Muchas personas buenas no los ven, divinizan sus espejismos y
consideran sus ilusiones como posesiones muy apreciadas y arduamente conquistadas.

Sin embargo, el reconocimiento lleva en si sus propios problemas, debido a la incapacidad
del discipulo comun para liberarse de la facultad de crear espejismos, desarrollada en el
pasado, encontrando demasiado dificil mantener una adecuada proporcién y un sentido exacto
de los valores, respecto a las verdades del plano mental. El discipulo puede adquirir
arduamente la verdad y captar un principio de la realidad y luego circundarlos con las faciles
ilusiones de la mente, la cual recién ha comenzado a descubrirse a si misma. Los espejismos
de naturaleza emocional pueden surgir y agruparse alrededor del ideal, puesto que todavia no
esta esclarecido y predispuesto a atraer hacia si aquello que —emocional y sensiblemente—
cree ser y poseer,

[lustraré¢ este punto desde dos éangulos, los cuales se hallan dentro del ambito del
discipulado o se enfrentan en el Sendero de Probacion. Los denominaré la “ilusion del poder”
y el "espejismo de la autoridad". Estas palabras demostrardn que uno sera enfrentado en el
plano astral y el otro en el mental.

El Espejismo de la Autoridad es colectivo en la mayoria de los casos. Tiene sus raices en
la psicologia colectiva e indica que la humanidad todavia estéd en la etapa de la infancia, donde
el hombre es protegido de si mismo por la imposicion de algunas reglas, conjunto de leyes,
edictos autoritarios emanados del control gubernamental, régimen oligarquico o la dictadura
de un individuo. Esto obliga al género humano, hasta donde es posible juzgarlo, a obedecer
formulas fijas y estandariza las actividades del hombre regimentando su vida y trabajo. Se
impone regulando y fomentando el complejo del temor, una de las fuentes mas fructiferas del
espejismo tan prevaleciente hoy en la humanidad. Quizas podria considerarse y con razon,
que es la simiente de todo el espejismo prevaleciente en nuestro planeta. El temor ha sido el
incentivo de esas condiciones que han producido el espejismo del plano astral, pues las
ilusiones corresponden a los niveles mentales de conciencia.

Cuando el espejismo de la autoridad se transfiere a la conciencia espiritual del hombre,
tenemos un estado de cosas como el periodo de la inquisicidon en sus peores aspectos, la
autoridad eclesiastica con su énfasis puesto sobre la organizacidon, gobierno y castigos o la
indiscutible férula de algun maestro. Su forma mas elevada la constituye el reconocimiento
del derecho a regir del Angel solar, alma o ego. Entre estos dos extremos, que demuestran la
infancia de la raza y la liberacion que se logra cuando la humanidad alcanza su madurez y la
libertad del alma, residen todos los tipos y clases de reacciones intermedias. ;,Qué hallamos, al
ilustrar nuestro punto y acentuar asi el aspecto del espejismo en lo que afecta al discipulo y al
problema que enfrenta? Hallamos que el discipulo se libera en parte del control impuesto por

25



la ensefanza ortodoxa y la férula de un maestro. Permanece (hasta donde puede percibirlo)
libre de tal control. Sin embargo, conociendo su debilidad esencial y la seduccion de la
personalidad, se precave de si mismo y de las antiguas reglas de control, aprendiendo
gradualmente a sostenerse por sus propios esfuerzos, a hacer sus propias decisiones y a
distinguir la verdad por si solo. Aprende a elegir su camino. Pero, al igual que a toda persona
que no ha recibido alguna de las iniciaciones superiores, puede, con el tiempo, llegar a
enamorarse de su libertad y entonces automaticamente penetrar en el espejismo de su ideal de
libertad —ideal que ¢l ha creado—, llegando asi a convertirse en prisionero de la libertad.
Rechaza toda autoridad, excepto la que €l llama "autoridad de su propia alma", olvidando que
el contacto con su alma es todavia intermitente. Reclama el derecho de valerse por si mismo.
Goza de la nueva libertad que ha hallado. Olvida que habiendo desistido de la autoridad de
una ensefianza y de un maestro, tiene que aprender a aceptar la autoridad del alma y del grupo
de almas con el cual estda afiliado por su karma, su tipo de rayo, su eleccion y por la
inevitabilidad de los efectos de la unificacion. Habiendo rechazado la guia de otra persona que
se halla en el Sendero y teniendo sus ojos parcialmente abiertos, trata ahora de bollar ese
Sendero hasta llegar a la meta, olvidando sin embargo que lo recorre al unisono con otros, y
que existen ciertas "Reglas del Camino" a las que debe obedecer, haciéndolo al unisono con
otros. Ha reemplazado la ley individual por la ley grupal. pero aun no conoce debidamente esa
ley grupal. Camina lo mejor que puede, solo, glorificAndose por la liberacion de la autoridad
que ha logrado realizar, prometiéndose a si mismo no tolerar ninguna autoridad o guia.

Quienes nos ocupamos de ¢l y lo observamos desde las claras cumbres de la realizacion,
vemos como gradualmente es envuelto por las volutas de niebla y espejismo que
paulatinamente surgen a su alrededor mientras se convierte en un "prisionero de la bruma de
la libertad", regocijandose en lo que estima la realidad de su independencia. Cuando su vision
se haya esclarecido y su aspecto mental est¢ mas desarrollado y evolucionado, sabra que la
Ley que rige al grupo tiene que imponerse, y se impondra sobre €1, y que el control de la
naturaleza inferior so6lo puede ser reemplazado por el control del alma, control grupa! que
opera bajo la Ley que rige al grupo. Ha luchado para salir del conjunto de los que buscan el
Camino, hasta llegar al Camino mismo. Por lo tanto ha avanzado més que las masas, pero no
estd solo, aunque asi lo crea. Descubrird que muchos recorren el mismo camino, y su numero
crecerd constantemente a medida que progrese. La regla de la interaccion del viajero y el
reconocimiento grupal del trabajo y el servicio, preponderaran sobre ¢€l, hasta que descubra
que es un miembro del Nuevo Grupo de Servidores del Mundo trabajando bajo ciertas
condiciones que constituyen las reglas que rigen la actividad del grupo. A medida que aprende
a recorrer el Camino con sus componentes, penetrardn en su conciencia los incentivos y las
técnicas que rigen su servicio elegido y empezard a obedecer automatica y naturalmente al
ritmo superior, adhiriéndose a las leyes que controlan la vida y la conciencia grupales.
Finalmente, penetrard en los lugares silenciosos donde moran los Maestros de Sabiduria, y
trabajard a la par de Ellos con ritmo grupal, obedeciendo asi las leyes del reino espiritual,
leyes subjetivas de Dios.

Repetidas veces, al recorrer el Camino, se rebelara contra el control y caerd nuevamente en
el espejismo de su supuesta libertad. Puede liberarse del control de la personalidad y también
del de las personalidades, pero nunca puede liberarse de la Ley de Servicio y de la constante
interaccion entre un hombre y otro y un alma y otra. Ser libre significa permanecer en la clara
y limpida luz del alma, que bésica e intrinsecamente es conciencia grupal.

26



Por lo tanto, cuando se sienten embargados por la incertidumbre y la inquietud, deseando y
exigiendo libertad para hollar el Sendero, sin la imposicion de autoridad alguna, tengan
cuidado que no sea el espejismo que produce el deseo de verse libres de los impactos grupales
y asegurense de que no estdn tratando —como almas sensibles— de hallar una via de escape.
Aplico esta frase en su sentido psicolégico moderno. Formulense las siguientes preguntas:
(Son de tanta importancia para mi y para otros, la comodidad y la paz mental, que, por
obtenerlas, me veo impulsado a sacrificar la integridad del grupo? ;Constituye mi propia
satisfaccion interna, una excusa adecuada para postergar el proposito grupal planeado? Pues
ciertamente, lo postergara. Cualquier cosa que decidan constituira, a su vez, una decision
responsable, con consiguientes reacciones sobre el grupo.

(Cudl es esa obediencia esotérica de que tanto oimos hablar? No es lo que muchos grupos
esotéricos creen. Tampoco es el control ejercido por una organizacion externa, dedicada al
seudo trabajo esotérico. No son las condiciones impuestas por un instructor de determinada
categoria, ni consiste en cambiar el conjunto de ideas que nos aprisionan, por otro de mayor
importancia o alcance. Una prisidon, ya sea una pequefia celda o una isla solitaria de vasta
extension, de la cual es imposible escapar, constituyen siempre una prision.

La autoridad a la cual respondemos los Instructores del aspecto interno, es de naturaleza
dual, y ustedes (como unidades de un grupo) recién empiezan a responder. ;A qué responden?

1. Al lento surgimiento de la comprension de la "luz que estd mas alla", empleando esta
frase como simbolo. Esta luz distinto atractivo para cada individuo. Sin embargo es
UNA LUZ. Pero su reconocimiento revela nuevas leyes y responsabilidades, nuevos
deberes y obligaciones y nuevas relaciones con otros, los cuales constituyen la
autoridad a la que nadie puede escapar aunque pueden desobedecerla, en tiempo y
espacio, durante un periodo temporario.

2. A la autoridad de las Reglas del Camino impuesta cuando se pasa del Sendero de
Probacion al Sendero del Discipulado. Sin embargo es UN CAMINO. En este "estrecho
sendero del filo de la navaja", se aprende a caminar con disciplina, discrecion y
carencia de deseos, experimentados al unisono con los condiscipulos.

Breve y suscintamente, ;cuales son las Reglas del Camino? Permitanme
proporcionarles las seis reglas mas simples, pidiéndoles recordar que no son impuestas
autoritariamente por una arbitraria Junta de Directores, corno lo seria un instructor o los
instructores de grupos (de los cuales, l6gicamente, yo podria ser uno), sino que es el
resultado de las condiciones que imperan en el Sendero; llevan en si la garantia de la
propia alma del hombre y son el resultado de la experiencia de millones de viajeros que
recorren ese sendero. Les daré las seis reglas (tal como las he dado a otros aspirantes)™ en
su forma antigua y simbolica y las traduciré, lo mejor que pueda, de los antiguos registros
que existen en el Aula de la Sabiduria y estan a disposicion de los discipulos dedicados,
como ustedes.

LAS SEIS REGLAS DEL SENDERO

(Reglas del Camino)

27



1. El Camino se recorre a la plena luz del dia, la cual es proyectada sobre el Sendero por
Aquellos que saben y guian. Nada puede ocultarse, y en cada vuelta de ese camino el
hombre debe enfrentarse a si mismo.

2. En el Camino lo oculto es revelado. Cada uno ve y conoce la villania del otro. No
encuentro otra palabra para traducir la antigua palabra que designa la estupidez y la vileza
no reveladas, la burda ignorancia y el propio interés, caracteristicas sobresalientes del
aspirante comun. Sin embargo a pesar de esa gran revelacion, no es posible volver atrés,
despreciar a los demas ni vacilar en el Camino. EI Camino va hacia el dia.

3. Ese Camino no se recorre solo. No hay prisa ni apremio. No hay tiempo que perder. Cada
peregrino, sabiéndolo, apresura sus pasos y se encuentra rodeado por sus semejantes.
Algunos logran pasar adelante, €l los sigue. Otros caminan detras, ¢l marca el paso. No
camina solo.

4. Tres cosas debe evitar el peregrino. Llevar un capuchon o velo, que oculte su rostro a los
demads, un cantaro que solo contenga suficiente agua para sus propias necesidades y un
baculo sin horqueta.

5. Cada Peregrino en el Camino, debe llevar consigo lo necesario; un brasero para dar calor a
sus semejantes; una lampara para iluminar su corazon y mostrar a sus semejantes la
naturaleza de su vida oculta; una talega con oro que no ha de esparcir por el Camino sino
compartirlo con los demas; una vasija cerrada donde guarda todas sus aspiraciones para
arrojarlas a los pies de Aquel que espera en el portal para darle la bienvenida.

6. A medida que el Peregrino recorre el Camino debe tener el oido atento, la mano dadivosa,
la lengua silenciosa. el corazon casto, la voz durea, el pie ligero y el ojo, que ve en la luz,
abierto. El sabe que no camina solo.

La llusion del Poder es quizéas una de las primeras y mas serias pruebas que se le presenta
al aspirante y también uno de los mejores ejemplos de este "gran error"; por lo tanto, les pido
que lo consideren como algo contra lo cual deben precaverse cuidadosamente. Raras veces el
discipulo escapa a los efectos de este error de la ilusion, pues se basa, en forma curiosa, en el
éxito y el movil correctos. De alli la naturaleza plausible del problema, que podra expresarse
de la manera siguiente:

El aspirante logra hacer contacto con su alma o ego, mediante el correcto esfuerzo. Por la
meditacidn, la buena intencidn y la correcta técnica, mas el deseo de servir y amar, obtiene el
alineamiento. Entonces llega a ser consciente de los resultados de su exitoso trabajo. Su mente
se ilumina. Un sentido de poder fluye a través de sus vehiculos. Es consciente del Plan, al
menos temporariamente. La necesidad del mundo y la capacidad del alma para enfrentar esa
necesidad invade su conciencia. Su dedicacion, consagracion y proposito correctos
acrecientan la afluencia de energia espiritual. Conoce. Ama. Trata de servir, realizando las
tres cosas con mayor o menor €xito. El resultado de todo ello es que el sentido de poder y la
parte que debe desempenar para ayudar a toda la humanidad lo absorben mdas que la
comprension del debido y adecuado sentido de proporcion y de los valores espirituales. Se
sobreestima a si mismo y también su experiencia. En vez de redoblar sus esfuerzos y
establecer un contacto mas estrecho con el reino de las almas y amar mas profundamente a

28



todos los seres, empieza a hacer alarde de si mismo, de la misidon que tiene que cumplir y de la
confianza que el Maestro y hasta el Logos planetario han depositado evidentemente en él.
Habla de si mismo, gesticula y atrae la atencion, reclamando reconocimiento. A medida que
lo realiza malogra constantemente su alineamiento, su contacto se aminora, uniéndose a las
filas de los que han sucumbido a la ilusién del poder experimentado. Esta forma de ilusion
prevalece cada vez mads entre los discipulos y aquellos que han pasado las dos primeras
iniciaciones. Existen en el mundo muchas personas que han recibido la primera iniciacion en
una vida anterior. En algliin periodo del actual cielo de vida, que repite y recapitula los
acontecimientos de su progreso anterior, llegan nuevamente a la etapa de realizacion que
habian alcanzado anteriormente. Perciben el significado de su realizacion y el sentido de su
responsabilidad y conocimiento. Nuevamente se sobreestirnan, considerandose ellos y sus
misiones y penetran y malogran como algo excepcional entre los hijos de los hombres; y sus
demandas esotéricas y subjetivas para ser reconocidas, lo que debia haber sido un servicio
fructifero. Cualquier énfasis puesto sobre la personalidad puede desfigurar facilmente la luz
pura del alma cuando trata de afluir hacia el yo inferior. Todo esfuerzo para llamar la atencion
hacia la mision o tarea que ha asumido la personalidad, desvirtlia esa mision y restringe al
hombre en su tarea; ello conduce a diferir el cumplimiento hasta el momento en que el
discipulo s6lo sea un canal por el cual pueda afluir el amor y brillar la luz. Esta afluencia y
brillo deben ser acontecimientos espontaneos y carecer de toda alusion propia.

Los ejemplos dados sobre espejismo e ilusion demostraran no soélo la sutileza del problema
sino la urgente necesidad de su reconocimiento. Muchas personas expresan hoy estas dos
cualidades de la naturaleza inferior.

1. Espejismo en el Plano Mental....................cccccocoiiiiaiiiiiiiaiiiiieieee, llusion

En esta parte del estudio no dedicaremos tanto tiempo a considerar la ilusion como lo
haremos con el espejismo y con maya. La ilusiéon no se enfrenta ni se supera hasta que el
hombre no haya:

a. Trasladado al plano mental el foco de su conciencia.

b. Trabajado definidamente para prestar un servicio inteligente.
c. Hecho consciente y facilmente el alineamiento con el alma.
d. Recitado la primera iniciacion.

La palabra ilusion es utilizada frecuentemente con ligereza para significar falta de
conocimiento, opiniones variables, espejismos, incomprension, confusion siquica, predominio
de los poderes siquicos inferiores y muchas otras formas de ilusion mundana. Pero ha llegado
el momento en que debe ser empleada con un desarrollado sentido de discriminacién por el
discipulo; €1 debe conocer y comprender con claridad la naturaleza de ese miasma fenoménico
en el cual actia la humanidad. A los efectos de la claridad y con el fin de distinguir mas
definida y efectivamente los tipos de ilusion en que se mueve el alma, y de los cuales tiene
que liberarse, sera necesario que dividamos la Gran Ilusion (con sus diversos aspectos) en sus
partes componentes, en tiempo y espacio; esto intenté hacerlo parcialmente cuando defini las

29



palabras Maya, Espejismo, [lusion y el Morador en el Umbral. Les pido que mantengan con
claridad en sus mentes estas diferencias, y que estudien con cuidado la clasificacion dada con
anterioridad.

Para nuestro propoésito, la ilusion puede entenderse como la reaccion de la mente
indisciplinada al mundo de las ideas con el cual ha hecho recientemente contacto, que se
efectia desde el momento en que el hombre ha logrado el alineamiento y ha puesto en
contacto la naturaleza inferior con la superior. Las ideas nos llegan del plano de la intuicion.
El alma ilumina los planos de la mente y de la intuicidén para que se revelen uno al otro y se
evidencie su mutua relacion. La mente del hombre (que estd lentamente llegando a ser el
centro de su conciencia y la mayor realidad de su existencia) se hace consciente de este nuevo
e inexplorado mundo de ideas, se apodera de alguna idea o conjunto de ideas y trata de
apropiarse de ellas. Al principio, en la mayoria de las personas y especialmente en el tipo
mistico comun, la comprension de las ideas es vaga y nebulosa y, frecuentemente, llega a
ellas mediante la comprension de otro. La iluminacion, producida por el débil contacto con el
alma, es considerada por el inexperto nedfito como una maravilla suprema y de vital
importancia. Las ideas con que ha hecho contacto le parecen portentosas, excepcionalmente
insolitas y vitalmente necesarias para la humanidad.

Pero la mente estd todavia autocentrada, el contacto es débil y el alineamiento inseguro.
Por lo tanto, las ideas son captadas sélo tenuemente. Lo excepcional de la experiencia, en el
contenido realizado en la mente del discipulo, lo hace introducir profundamente en el reino de
la ilusion. La idea o las ideas con las cuales ha hecho contacto son, si pudiera comprenderlo,
so6lo un fragmento de un Todo mucho mayor. Lo que aporta para su interpretacion es
inadecuado. La idea que ha surgido en su conciencia, por el parcial despertar de su intuicion,
sera distorsionada de distintas maneras al descender a la conciencia cerebral. Su contribucion,
para materializar la idea y trasformarla en un programa practico y activo, es todavia
completamente inadecuada. El equipo aun es deficiente e inexacto. La manera en que se
produce esta distorsion y el descenso de la idea puede describirse como: El paso de una idea
del plano de la intuicion al cerebro.

L La idea es vista por la mente "mantenida firme en la luz del alma".

II. Desciende a los niveles superiores del plano mental y alli se reviste con sustancia
de esos niveles. Todavia permanece como una abstraccion, desde el angulo de la
mente inferior. Esto debe ser observado cuidadosamente por el seudo intuitivo.

III.  El alma lanza su luz hacia arriba y hacia afuera, y la idea, nebulosa y tenue, emerge
en la conciencia del hombre. Es revelada igual que un objeto cuando es iluminado
por el brillante haz de un poderoso reflector. La mente se esfuerza por establecer
constante y firme contacto consciente con el alma, al ver el mundo superior por
medio del "ojo del alma ampliamente abierto"; registra la idea cada vez con mas
claridad.

IV. La idea revelada se convierte entonces en un ideal para la mente atenta, y
oportunamente serd algo deseable y materializado. Luego entra en actividad la
facultad que posee la mente de crear formas mentales; la "sustancia mental” es
activada por la energia de la idea y vitalizada por el reconocimiento del alma,

30



entonces la idea da su primer paso hacia la verdadera corporificaciéon. Un ideal es
solo una idea corporificada. Esto constituye el primer paso para la materializacion.
La corporificacion se hace posible. Asi se produce la ilusion.

Después se produce la distorsion y ello, por varias causas, que pueden ser
enumeradas de la manera siguiente:

1.

El tipo de rayo del ego colora la interpretacion que el hombre da a la idea,
matizando también la emergente forma mental. Simbolicamente hablando, la
luz pura se trasforma en luz matizada. La idea entonces es "revestida de color, y
debido a esto es cubierta por el primer velo".

El punto de evolucién que ha alcanzado el hombre tiene también su efecto, mas
la cualidad de la integracion existente entre los tres aspectos de la personalidad
y el alineamiento establecido entre almamentecerebro. Por ser éste
necesariamente imperfecto, produce lo indefinido del contorno y, en
consecuencia, lo indefinido de la forma final. Por lo tanto tenemos:

La integracion imperfecta de la personalidad.

La vaguedad de la forma mental propuesta.

El empleo del inadecuado material, atraido para construir la forma mental.
El cambio del foco de atencion, debido a la vaguedad del ideal visualizado.
La relacion de la mente con la idea presentida, es inestable.

° a0 g

3. La cualidad del desarrollo del cuerpo mental del discipulo produce, segun se dice,

el siguiente “ocultamiento” de la idea. La idea ha sido transformada por el color
del rayo del alma, entonces efectiia una mayor distorsion debido al tipo de rayo
del cuerpo mental que puede ser, y generalmente es, diferente al tipo de rayo del
alma.

VI. Lailusion se presenta por lo general de siete maneras:

1.

Por erronea percepcion de una idea. El discipulo no puede distinguir entre una
idea y un ideal, entre una idea y una forma mental o entre un concepto intuitivo y
un concepto mental. Esta es una de las maneras mas comunes de producirse la
ilusion entre los aspirantes. La atmdsfera mental en que vivimos es de ilusion,
siendo también la zona de contacto consciente en donde se encuentran formas
mentales de todo tipo. Algunas son puestas por la Jerarquia para que el hombre
las descubra; otras son formas mentales construidas por el hombre alrededor de
ciertas ideas; algunas son ideales muy antiguos que han sido descartados, pero
aln persisten como formas mentales; otras son totalmente nuevas y por lo tanto
no son aun poderosas, pero si muy atrayentes. Todas han sido creadas por el
hombre en una u otra etapa de su desarrollo individual y racial. Gran parte son
cascarones de conceptos largamente refutados; algunas estan en embridn y otras
estaticas y estables; muchas se hallan en proceso de descender de los niveles
intuitivos; unas pocas estan todavia iluminadas por la clara luz del alma y
preparadas para ser corporificadas. Un numero de formas mentales esta en
proceso de desintegracion. Algunas de estas formas o ideas corporificadas son de

31



naturaleza destructiva, debido al tipo de materia con que estan construidas. Otras
son constructivas. Todas estan matizadas por alguna energia de rayo. Un
sinnimero de ellas son necesariamente construidas por la actividad desarrollada
en el mundo de la personalidad; otras estan en proceso de construccidon por medio
del alma y también por la actividad conjunta de ambas manifestaciones. Por lo
tanto, es esencial que toda mente posea una percepcion que actiie correctamente.
Los aspirantes deben aprender a distinguir entre:

a. Unaideay un ideal.

b. Lo corporificado, lo que estd en proceso de corporificarse y lo que espera ser
desintegrado.

c. Lo constructivo y lo destructivo.
d. Las formas e ideas viejas y nuevas.

e. Las ideas y formas de rayo a medida que coloran las presentaciones
superiores.

f. Las ideas y formas mentales que han sido creadas a propdsito por la Jerarquia
y las creadas por la humanidad.

g. Las formas mentales raciales y las ideas grupales.

Podria enumerar muchas mas, pero las anteriores bastaran para demostrar la necesidad de
percibir correctamente y sefalar las raices de la prevaleciente ilusion mundial,
producida por la percepcion errdnea.

La causa se debe a una mente no entrenada ni iluminada.
La solucion consiste en aprender la disciplina de Raja Yoga.

Esto da por resultado la capacidad de mantener la mente firme en la luz, la
percepcidn correcta, el logro de una correcta perspectiva y de una actitud mental
correcta. Estas son las correctas actitudes que tuvo en cuenta el Buda cuando
describio el Noble octuple Sendero. Significa llegar a una correcta altitud mental.
Si, he dicho altitud y no actitud.

2. Por erronea interpretacion, la idea, entidad vital o germen de viviente potencia,
es vista parcialmente distorsionada por lo inadecuado del equipo mental y,
frecuentemente, queda inutilizada. Carece del mecanismo para la correcta
comprension y, aunque el hombre se esfuerce al méximo y en cierta medida sea
capaz de mantener su mente firme en la luz, lo que puede ofrecer a la idea es a lo
sumo algo muy pobre. Esto conduce a la ilusion por mala interpretacion.

La causa se debe a la sobreestimaciéon de los propios poderes mentales. El pecado por
excelencia de los individuos de tipo mental es el orgullo, y colora todas las

32



actividades en las primeras etapas.
La solucion consiste en el desarrollo de un espiritu cauteloso.

3. Por incorrecta apropiacion de las ideas. La falsa apropiacion de una idea esta
basada en la facultad de dramatizar y en la tendencia de la personalidad hacia la
autoafirmacion del pequefio yo. Esto hace que el hombre se apropie de una idea,
la formule y, por lo tanto, le dé indebida importancia porque la considera suya.
Comienza a construir su vida alrededor de su idea y considera sus metas y
objetivos como muy importantes, esperando que otros la reconozcan como de su
propiedad. Olvida que las ideas no pertenecen a nadie, sino que viniendo del
plano de la intuicidon son dadiva y posesion universales y no propiedad de una
sola mente. Su vida, como personalidad, también se subordina a la idea que ¢l
tiene de una idea y su ideal de una idea. La idea llega a ser el agente dramético de
su autoimpuesto propodsito de vida, que lo empuja de un extremo a otro. Esto
conduce a la ilusion, por la indebida apropiacion.

La causa se debe a la sobreestimacion de la personalidad y a la incorrecta
impresion de las reacciones de la personalidad sobre la idea presentida y
sobre quienes tratan de hacer contacto con la misma idea.

La solucion se funda en un firme intento para descentralizar la vida de la
personalidad y centrarla en el alma.

Quisiera aclarar un punto aqui. Las ideas muy raras veces llegan a la conciencia mundial y a
la mente humana, directamente desde niveles intuitivos. La etapa actual de desenvolvimiento
humano no permite atin hacerlo. S6lo pueden venir de los niveles intuitivos cuando existe un
contacto con el alma, altamente desarrollado, un potente control de la mente, una inteligencia
entrenada, un cuerpo emocional purificado y un buen equipo glandular, como consecuencia
de los requisitos anteriores. Reflexionen sobre este concepto.

La mayoria de las ideas de orden muy elevado son atenuadas e introducidas en la conciencia
de un discipulo, por un Maestro, que las imparte por telepatia mental y como resultado
de su sensibilidad a las "ondas de la facultad siquica", segin las denomina la
ensefianza tibetana. Las ideas son también percibidas por la interaccion que existe
entre discipulos. Con frecuencia, cuando se reunen los discipulos, estimulando
mutuamente las mentes y centralizando la atencion enfocada, pueden hacer un
contacto unido con el mundo de las ideas, de otra manera, seria imposible traer a la
existencia conceptos mas nuevos. Ciertas grandes ideas con las cuales se puede hacer
contacto, forzandolas a corporificarse por medio de la entrenada atencién de los
discipulos, prevalecen como corrientes de energia en el plano mental. Dichas
corrientes de energia mental, matizadas por una idea basica, son puestas alli por la
Jerarquia. Cuando se las descubre y se establece contacto con ellas el nedfito se siente
inclinado a considerar su logro como algo personal, atribuyendo esta idea a su propia
sabiduria y poder. Observaran la gran necesidad que existe de comprender
correctamente aquello con lo cual se hace contacto como asi también su correcta
interpretacion.

33



4. Por erronea orientacion de las ideas. Esto se debe a que todavia el discipulo no ve
el panorama tal como es. Su horizonte es limitado y su vision miope. Una fraccion
o fragmento de alguna idea basica incide sobre su conciencia y la interpreta como
correspondiendo a un campo de actividades que quizéds no tiene ninguna relacién
dentro del mismo. Por lo tanto comienza a trabajar con la idea y a diseminarla en
lugares donde es totalmente inutil; empieza a darle forma desde un éangulo
completamente equivocado, corporificindola de tal manera que su utilidad es nula.
Asi, desde el primer momento de contacto, al discipulo lo envuelve la ilusion, y
mientras persista en ello se fortalece la ilusion general. Esta es una de las formas de
ilusion mas comunes y uno de los primeros métodos con el cual se puede destruir el
orgullo mental del discipulo. Esta ilusion es producida por la mala aplicacion
inicial y conduce al empleo u orientacion erronea de una idea.

La causa se debe a una pequefia y no incluyente mentalidad.

La solucion consiste en entrenar la mente a fin de que sea incluyente, bien
equipada y desarrollada desde el punto de vista de la inteligencia moderna.

4.  Por errdnea integracion de una idea. Cada discipulo tiene un plan de vida y un campo
de servicio elegido. Si éste no existe, no es un discipulo. Puede ser el hogar, la escuela
0 un campo mas amplio, pero es un lugar definido donde expresa aquello que esta en
¢l. En su vida de meditacion y por medio del contacto con sus condiscipulos, hace
contacto con una idea, quizas importante para el mundo. Inmediatamente la capta y
trata de integrarla al proposito y plan de su vida. Tal vez para €l no tenga aplicacion
definida y no sea la idea con la cual deberia trabajar. La excesiva actividad de su mente
es probablemente responsable de que haya captado asi la idea. Las ideas percibidas,
con las cuales se hace contacto, no son necesariamente ideas con las que debe trabajar
todo discipulo, y el discipulo no siempre comprende esto. Capta la idea e intenta
integrarla a sus planes, procurando trabajar con energias para las que
temperamentalmente no estd preparado. Impone una corriente de energia sobre su
cuerpo mental y no puede manejarla, produciéndose el consiguiente desastre. Muchos
buenos discipulos manifiestan excesiva actividad y fertilidad mentales y no logran
objetivos buenos y constructivos o actividad vital. Captan cualquier idea que se cruza
en su camino, sin discriminacién alguna. Esta es la ilusién producida por la
adquisicion.

La causa es la captacion egoista por parte del yo inferior, y, aunque el discipulo no se dé
cuenta de ello, la idea de su propio desinterés le produce el espejismo.

La solucion es un espiritu de humildad.

6. Por erronea corporificacion de las ideas. Esto se refiere principalmente a las
dificultades que encuentran esas almas desarrolladas que hacen contacto con el mundo
de la intuicion e intuyen las grandes ideas espirituales, cuya responsabilidad es
corporificar en alguna forma, automatica y espontanea-mente, mediante una entrenada
y ritmica actividad del alma y de la mente, trabajando siempre en la mas estrecha
colaboracion. Se establece contacto con la idea, pero es erroneamente revestida de
materia mental y, por consiguiente, incorrectamente lanzada a la materializacion. Por

34



ejemplo, se la integra en una forma mental grupal cuyo color, nota clave y sustancia
son totalmente inadecuados para su correcta expresion. Esto ocurre mucho mas a
menudo de lo que se cree. Concierne a las interpretaciones superiores del aforismo
hinda: Mejor es el propio dharma que el dharma de otro.

Esta ilusion es producida por la erronea discriminacion, en lo que se refiere a la sustancia.

La causa se debe a la falta de entrenamiento esotérico en la actividad creadora.

La solucion consiste en aplicar los métodos de quinto rayo, los métodos aplicables al plano
mental.

Este error raras veces lo comete el aspirante medio, y concierne a esa ilusion que se aplica
como prueba a muchos iniciados de grado bastante avanzado. El discipulo comun,
como ustedes y otros de este grupo, escasas veces hace contacto con una idea pura, de
alli que dificilmente necesiten corporificarla.

7. Por erronea aplicacion de las ideas. jCuantas veces esta forma de ilusion desciende
sobre un discipulo! Hace contacto intuitiva e inteligentemente con una idea (observen
la diferencia expresada aqui) y la aplica mal. Este es quizas un aspecto de la ilusion
sintética o la ilusion en el plano mental , tal como el hombre moderno hace contacto
con €l. La ilusién varia en cada época, de acuerdo a lo que la Jerarquia intenta realizar
o a la tendencia general de los pensamientos de los hombres. El discipulo puede, en
consecuencia, ser arrastrado a una actividad y aplicacion incorrectas de las ideas,
debido a que la ilusion general (que surge de los seis tipos de ilusién a que me he
referido anteriormente) predomina en su mente.

Podria continuar extendiéndome sobre los medios por los cuales la ilusion atrapa al incauto
discipulo, pero esto bastara para despertar en ustedes ese analisis constructivo que conduce
del conocimiento a la sabiduria. Hemos dejado sentado que las siete formas principales en que
actua la ilusion son:

1. Percepcion erronea

2. Interpretacion erronea
3. Apropiacion erronea

4. Orientacion erronea

5. Integracion erronea

6. Corporificacion erronea
7. Aplicacién erronea

Estas constituyen el tercer paso hacia la expresion. También es cualificada la forma de
expresion. Asi se producen las siete formas de ilusion.

He descrito aqui las causas y los diversos tipos de ilusidon a que esta propenso el discipulo.
La ilusion debe ser enfrentada en su forma pura, y algin dia ha de ser superada, teniendo que
ser aislada y disipada por el mismo iniciado. El Gltimo esfuerzo exitoso para esto, condujo a
Jesus, en la Cruz, a pronunciar palabras de aparente angustia. Disip6 asi la ilusion de la
Deidad personal y objetiva. En ese momento tuvo plena conciencia de que era Dios Mismo y
no otra cosa; que la teoria de la unidad descrita por El en el Evangelio de San Juan, capitulo

35



XVII, era en realidad un hecho establecido inalterablemente en Su propia conciencia. No
obstante, en esta infinita y suprema comprension, tuvo por un momento un sentido de pérdida
y de rechazo, obligando a Su agonizante personalidad a pronunciar esa terrible exclamacion
que ha dejado perplejos y al mismo tiempo reconfortado a tantos. Significé la superacion de la
ilusion sintética final. Cuando ella ha sido disipada, la ilusion, tal como la comprende la
humanidad, desaparece. El hombre queda liberado, La ilusion del plano mental ya no lo
engafia. Su mente es un instrumento puro para reflejar la luz y la verdad. Los espejismos del
plano astral ya no lo dominan, y su cuerpo astral se desvanece.

Recordaran que en Tratado sobre Magia Blanca indiqué que el cuerpo astral era una
ilusion, definicion de la mente ilusoria en el plano mental, de aquello que llamamos la suma
total de los deseos del hombre en encarnaciéon. Cuando han sido superados la ilusion y el
espejismo, el cuerpo astral se desvanece de la conciencia humana. No queda ya ningtn deseo
para el yo separado. Kamamanas (deseomente) desaparece y se considera entonces que el
hombre esta constituido esencialmente de almamentecerebro, dentro de la naturaleza del
cuerpo. Este es un gran misterio y su significado solo puede ser comprendido cuando el
hombre ha controlado su personalidad y eliminado todos los aspectos del espejismo y la
ilusion. Esto lo realiza por la realizacion. Este dominio se logra dominando. La eliminacion
del deseo se alcanza eliminandolo conscientemente. Dediquense por lo tanto al trabajo, y el
problema se esclarecera inevitablemente.

El polo opuesto de la ilusiéon, como ya saben, es la intuicion. La intuicion es el
reconocimiento de la realidad, que se hace posible cuando desaparecen el espejismo y la
ilusiéon. Una reaccidn intuitiva a la verdad tendrd lugar cuando en determinada linea de
acercamiento a la verdad el discipulo haya logrado aquietar las tendencias de la mente a crear
formas mentales, para que la luz pueda fluir, directamente y sin desviarse, desde los mundos
espirituales superiores. La intuicion puede comenzar a hacer sentir su presencia cuando el
espejismo no domina al hombre inferior, y los bajos o elevados deseos del hombre,
interpretados emocional o autocentradamente, no se interponen ya entre su conciencia
cerebral y el alma. Los verdaderos aspirantes, durante su lucha por la vida, obtienen estos
momentos fugaces de liberacion superior. Tienen entonces un destello intuitivo de
comprension. El esquema futuro y la naturaleza de la verdad irrumpen, pasando
momentaneamente a través de su conciencia, y la vida nunca vuelve a ser exactamente igual.
Han tenido la garantia que toda lucha es justificada y que evocara su adecuada recompensa.

Como he puntualizado en la clasificacion (véase pag. 39), lo que disipa la ilusion y la
sustituye por una percepcion espiritual verdadera e infalible es la contemplacion, llevada a
cabo légicamente por el alma. Quizés pueda llegarse a captar algo de la secuencia del
desarrollo, si se comprende que el proceso de la meditacion (en sus tres principales partes)
puede dividirse de la manera siguiente:

1. El Aspirante.....Sendero de Probacion......Concentracion........ Maya
2. El Discipulo.....Sendero del Discipulado....Meditacion ............ Espejismo
3. El Iniciado........ Sendero de Iniciacion ....... Contemplacion ......IIusion

La clasificacion precedente bastard para demostrar la conexion que existe entre el proceso de

36



la meditacion, tal como es descrito y ensefiado en la Escuela Arcana, y el problema que deben
enfrentar ustedes.

La técnica para disipar la ilusion, empleada por el iniciado, es la contemplacion. Pero, jde qué
sirve elucidar esto con ustedes si no son iniciados? Si describiera los procesos peculiares
empleados por un alma en contemplacion, para penetrar (por un acto de la voluntad
entrenada y mediante algunas formulas de primer rayo) y disipar la ilusion, ;les seria de
beneficio para algo o solo satisfaria su curiosidad? Creo que no les serviria de nada.

Concluiré por lo tanto mis observaciones sobre este punto, relacionado con la ilusion, de
acuerdo a la etapa evolutiva en que se encuentran. El espejismo es su problema y el problema
del mundo en este momento. Algunos de ustedes, cuyos cuerpos mentales estan en proceso de
organizarse, pueden hallarse en cierta medida envueltos por la ilusidon, pero su mayor
problema como grupo e individuos es el del espejismo. Su campo vital de experiencia se halla
en los niveles superiores del plano astral. Su trabajo es vencer el espejismo, cada uno en su
vida individual, y, como grupo, emprender mas tarde la ardua tarea de ayudar a disipar el
espejismo mundial. Quizds mas adelante podran estar capacitados para hacerlo si se someten
al entrenamiento y, como individuos, comprenden y dominan sus espejismos personales. En
cuanto hayan comenzado a hacer esto, podré utilizarlos como grupo. Pero antes que puedan
trabajar como grupo y ayudar a disipar el espejismo mundial, tienen que comprender mejor y
dominar mas definidamente los espejismos y las ilusiones de la personalidad. Ha llegado el
momento de ayudarlos a encarar mas drasticamente este problema del espejismo, teniendo en
cuenta el predestinado servicio grupal a prestar y no su liberacién personal.

Por lo tanto, les pido que trabajen con renovado valor, determinacion y nueva
comprension, y continuen durante otro afo. ;Dedicaran sus esfuerzos a esta tarea?, pues
verdaderamente es una tarea.

2. Espejismo en el Plano Astral ................ccccococveevvvieiineennnanne, Espejismo

He tratado el problema de la ilusion o el espejismo en el plano mental. Lo he hecho breve y
sucintamente, sefialando que no constituye primordialmente el mayor problema de este grupo
de aspirantes sino que ellos, conjuntamente con el aspirante mundial, la humanidad, se ocupan
principalmente del espejismo. Esos aspirantes, que se destacan de la humanidad comun, cuya
tarea consiste en enfrentar el espejismo mundial y forjar un camino a través de €l, tienen el
trabajo de liberar la energia del alma y el poder de la mente. Ustedes deben secundar a estas
almas precursoras, comprendiendo la magnitud de la oportunidad y la inminencia de la hora
de liberacion.

Estan al borde del discipulado aceptado. Ello significa que muy pronto, a la lucha contra el
espejismo han de sumar la lucha contra la ilusion. ;Son suficientemente fuertes para
ello?. No olviden que el discipulo que se ocupa de satisfacer la aspiracion de su
naturaleza y lucha también con los problemas resultantes de la polarizacion y la
percepcion mentales y de las energias que entran en actividad por medio del contacto
con el alma, se estd convirtiendo rdpidamente en una personalidad integrada. Por lo
tanto, la tarea no es facil y reclama una actividad concentrada, de lo mejor de su ser.
Con esta frase quiero significar la aspiracion del alma y la de la personalidad.

37



En cierta medida ya estan luchando con la ilusion de las ideas, que trat¢ en mi ltima
instruccion, comenzando asi a desarrollar esa discriminacién que los conducird a la correcta
eleccion de los moviles de la vida. En esta instruccion trato de arrojar alguna luz sobre el
espejismo que enfrenta el discipulo, como individuo, y considerar también el aspecto del
espejismo que ha de enfrentar como servidor mundial en entrenamiento.

Hablando simboélicamente, les diré que el cuerpo astral planetario (observado desde los
niveles del alma) esta perdido en las profundidades de la bruma que lo envuelve. Durante la
noche, al observar un cielo despejado, se ven estrellas, soles y planetas brillando con un
fulgor claro y frio y una luz centelleante que atraviesa muchos millones de millas (o afios luz,
como se los denomina), hasta que el ojo humano capta y registra la existencia de esas
brillantes estrellas. Sin embargo, si observan el cuerpo astral del planeta, siempre que puedan
hacerlo, no veran ese claro fulgor sino simplemente una ld6brega esfera con apariencia de
vapor, niebla y bruma bruma de tal densidad y espesor que indicaria ser no s6lo impenetrable
sino de condiciones desfavorables para la vida. A pesar de ello, nosotros, los Instructores de
lo interno, vamos y venimos y la atravesamos; en esa bruma —viendo todas las cosas
deformadas y distorsionadas trabajan los hijos de los hombres. Algunos estan tan habituados a
la bruma y a la densidad que no se enteran de su existencia, considerandolas correctas y
buenas y un lugar irreemplazable para vivir. Otros han captado tenues vislumbres de un
mundo mas luminoso, en el que pueden verse formas y figuras mas perfectas, donde la bruma
no oculta una realidad tenuemente percibida aunque no sepan qué es esa realidad. Aun otros,
como por ejemplo ustedes, ven ante si un sendero abierto que conduce a la clara luz del dia.
Sin embargo ignoran todavia que a medida que recorren el sendero, y en el Sendero mismo,
deben trabajar activa e inteligentemente con el circundante espejismo, siguiendo la huella
marcada por aquéllos que se han liberado de las nieblas circundantes y han pasado a un
mundo de horizontes mas claros. Gran parte del tiempo empleado por los discipulos en el
Sendero constituye un proceso de inmersion casi ciclica en el espejismo y la bruma,
alternando con momentos de claridad y vision.

Cuatro cosas necesitan captar los que trabajan con el espejismo; cuatro reconocimientos
basicos que, cuando se comprendan, serviran para aclarar e iluminar y, por lo tanto, enderezar
su camino:

1. Cada ser humano se encuentra en un circundante mundo de espejismo, resultado de:

a. Su propio pasado, con su erroneo pensar, sus deseos egoistas y la erronea
interpretacion del propodsito de la vida. No hay ni ha habido comprension del
designado proposito de la vida, tal como lo ha visualizado el alma, y no podra
haberlo hasta que no exista cierta definida organizacion del cuerpo mental.

b. La "vida de deseo", pasada y presente, de su familia, la cual se hace cada vez més
poderosa a medida que transcurre la evolucion; la vida de deseo del grupo familiar
se acentia y destaca, constituyendo entonces tendencias y caracteristicas
sicoldgicas heredadas y manifestadas.

c. El espejismo nacional, suma total de la vida de deseo, mas las ilusiones de
cualquier nacion. Estas caracteristicas se denominan nacionales y son tan

38



persistentes y marcadas que se las reconoce generalmente como encarnando rasgos
sicologicos nacionales. Estan basadas, por supuesto, en las tendencias de rayo, la
historia y las interpretaciones mundiales, y constituyen en si mismas un espejismo,
del cual debe zafarse cada nacion a medida que avanza hacia la comprension de la
realidad y su identificacion con ella.

d. Una ampliacion de la idea anterior hasta abarcar lo que llamamos espejismo racial,
empleando la palabra raza para denominar a la humana. Constituye un espejismo o
serie de espejismos muy antiguos, deseos arraigados, poderosas aspiraciones de
cualquier clase, y definidas formas de creacion humana que fluidas, envolventes y
palpitando con vida dinamica tratan de retener la conciencia de la humanidad en el
plano astral. Este espejismo lo constituye el dinero y su valor material, deseo
ilusorio que se extiende como densa bruma, obstruyendo la visioén de la verdad y
distorsionando la mayor parte de los valores humanos.

2. Se ha de comprender que esta bruma, espejismo que envuelve a la humanidad en esta
época, es una cosa sustancial y definida y ha de tratarsela como tal. El discipulo o
aspirante que intente disipar el espejismo, ya sea en su propia vida o como servicio
prestado al mundo, debe reconocer que estd trabajando con sustancia, destruyendo las
formas que ha asumido y desintegrando la sustancia material omniabarcante, que es
materia en el mismo sentido en que las formas mentales son cosas sustanciales pero (y he
aqui un punto muy importante) de naturaleza menos sustancial que las formas adoptadas
por el espejismo en el plano astral. Siempre nos inclinamos a considerar que los
pensamientos "son cosas" que tienen vida, forma y un proposito propios. Sin embargo,
poseen una existencia mdas singular y separada, con contornos claramente definidos y
delineados. Las formas que adopta el espejismo en el plano astral son mas sustanciales,
pero menos definidas. Las formas mentales son dindmicas, penetrantes, bien definidas y
delineadas. Los espejismos son sofocantes, difusos y envolventes. El individuo se
sumerge en ellos como en un océano o "mar de niebla". Las formas mentales lo enfrentan,
pero no lo sumergen. Podria decirse que el cuerpo astral de una persona viene a la
existencia como parte del espejismo mundial general; le resulta dificil diferenciar entre su
propio cuerpo astral y los espejismos que lo afectan, lo impelen y lo sumergen. Su
problema, en el plano mental, es mas claro y definido, aunque igualmente dificil.

3. El espejismo astral constituye una forma de energia de gran potencia debido a tres
factores:

a. Constituye un ritmo tan antiguo, inherente a la sustancia astral misma, que le
resulta dificil al ser humano percibirlo o comprenderlo, siendo el resultado de una
larga actividad del deseo humano.

b. Es parte integrante de la propia energia del hombre, que es para ¢l la linea de
menor resistencia y parte también de un gran proceso mundial y del proceso de la
vida individual; en si mismo no es errdneo, sino un aspecto de la realidad. La
comprension de esto complica légicamente las ideas del hombre al respecto.

c. Ademas es de naturaleza definidamente atlante, habiendo llegado a una etapa muy
elevada de desarrollo en esa raza, En consecuencia, s6lo puede ser disipado

39



finalmente por la raza aria, utilizando la correcta técnica. El individuo que esta
aprendiendo a disipar el espejismo tiene que hacer dos cosas:

1. Permanecer en el ser espiritual.
2. Mantener la mente firme en la luz.

Por lo antedicho puede deducirse que la energia del plano astral, a medida que se expresa en
la sensual vida de deseo de la raza, produce los principales espejismos de la humanidad, que
solo pueden ser disipados, dispersados y disgregados mediante la introduccion de la energia
superior de la mente, impulsada por el alma.

4. Los espejismos que esclavizan a la humanidad son:

El espejismo del materialismo.

El espejismo del sentimiento.

El espejismo de la devocion.

El espejismo de los pares de opuestos.
El espejismo del Sendero.

o0 o

Permitanme ahora elucidar mas detalladamente estos espejismos.

El espejismo del materialismo es la causa de la presente angustia mundial, pues lo que
llamamos problema econémico no es mas que el resultado de este espejismo particular. En el
transcurso de las épocas este espejismo ha despertado cada vez mas el interés de la raza, hasta
que hoy todo el mundo ha sido arrastrado al ritmo de los intereses monetarios. Siempre ha
existido un ritmo que emana de los niveles del alma, establecido por Aquéllos que se han
liberado del control de las necesidades materiales, de la esclavitud del dinero y del amor a las
posesiones. Actualmente ese ritmo superior es proporcional al espejismo de ritmo inferior, y
de alli que todo el mundo piensa como salir de la actual encrucijada materialista. Esas almas
que permanecen en la luz, y se hallan en la cumbre de la montafia de la liberacion, y las que
estan saliendo de las brumas del materialismo, son bastante como para realizar un trabajo
definido en conexion con la disipacion de este tipo de espejismo. La influencia de sus
pensamientos, palabras y vidas puede efectuar, y efectuard, un reajuste de valores y lograra
establecer un nuevo nivel de vida para la raza, basados en una clara vision, un correcto
sentido de proporcion y en la comprension de la verdadera naturaleza de la relacion que existe
entre el alma y la forma, el espiritu y la materia. Aquello que llenard una necesidad vital y
real, siempre existe dentro del plan divino. Lo que es innecesario para la correcta expresion de
la divinidad y para una vida plena y rica puede ser obtenido y poseido, pero tinicamente a
costa de perder lo mas real y de la negacion de lo esencial.

Sin embargo, los estudiantes deben recordar que lo necesario varia de acuerdo a la etapa
de evolucion alcanzada por el individuo. Para algunas personas, por ejemplo, el poseer cosas
materiales puede ser una experiencia espiritual tan grande y una ensefianza tan poderosa en la
vida, como los anhelos mas elevados y los requisitos menos materiales del mistico o del
ermitafio. Estamos clasificados de acuerdo a nuestras acciones, al punto de vista y al lugar que
ocupamos en la escala evolutiva. Realmente se nos clasifica por nuestro punto de vista y no
por lo que le exigimos a la vida. El hombre espiritualmente orientado, que ha puesto sus pies

40



en el Sendero de Probacion y no trata de expresar sus convicciones, sera juzgado tan
duramente y pagara tan elevado precio como el mas materialista aquél cuyos deseos estan
centrados en las cosas sustanciales. Tengan esto en cuenta y no se erijan en jueces ni
desprecien a nadie.

El espejismo del materialismo comienza a disminuir perceptiblemente. Los pueblos del
mundo estdn entrando en la experiencia del desierto; alli se daran cuenta de cudn poco se
necesita para llevar una vida plena y adquirir experiencia y verdadera felicidad. El insaciable
deseo de las posesiones no es considerado tan honorable como antes, y el deseo por las
riquezas ya no genera codicia como en la primitiva historia racial. Las cosas y las posesiones
se deslizan de las manos de quienes hasta ahora las sujetaban; so6lo cuando el hombre
permanezca con las manos vacias y adquiera una nueva norma de valores recuperara el
derecho a la propiedad y a la posesion. Cuando el hombre carezca de deseos y no busque
nada para el yo separado, recuperara la responsabilidad por los bienes materiales; entonces su
punto de vista estara libre de ese espejismo particular y las brumas del deseo astral seran
aminoradas. Muchas otras formas de ilusion pueden alin dominar, pero el espejismo del
materialismo habra desaparecido, siendo el primero destinado a hacerlo. Convendria que los
estudiantes recordaran qué clase de posesiones y objetos materiales ya sea el dinero, una casa,
un cuadro, un automovil tienen una vida propia intrinseca, una emanacion propia y una
actividad que es esencialmente la de su innata estructura atomica puesto que un atomo es una
unidad de energia activa. Esto produce su contraparte en el mundo de la vida etérica y astral,
aunque no en el mundo mental. Estas formas sutiles y emanaciones caracteristicas aumentan
la potencia del mundo de deseo, contribuyen al espejismo mundial y forman parte de ese
grande y poderoso mundo brumoso que se halla en el arco involutivo, en el cual estdn
sumergidos quienes se hallan en el arco ascendente. Los Guias de la Raza sienten la
necesidad de estar alerta, mientras las fuerzas iniciadas por el hombre mismo proceden a
despojarlo y liberarlo para que pueda caminar en el desierto. Alli, en las asi denominadas
circunstancias propicias, puede reajustar su vida y cambiar su modo de vivir, descubriendo,
de esta manera, que la liberacion de las cosas materiales acarrea consigo su propia belleza y
recompensa, su propia alegria y gloria. Asi es liberado para vivir la vida de la mente.

El espejismo del sentimiento mantiene esclavizada a la gente buena del mundo en una
densa bruma de reacciones emocionales. La raza ha llegado a una etapa donde los hombres de
buenas intenciones, que poseen real comprension, se han liberado en parte del amor al oro
(forma simbolica de referirme al espejismo del materialismo), truecan dicho deseo por el
deber, las responsabilidades, el efecto que producen sobre otros y la comprension sentimental
de la naturaleza del amor. El amor, para mucha gente, en realidad para la mayoria, no es
realmente amor sino una mezcla de deseo de amar y deseo de ser amado, mas un deseo de
realizar cualquier cosa para demostrar y evocar este sentimiento y, en consecuencia, sentirse
mas comodo en su propia vida interna. El egoismo de la persona que desea ser altruista es
grande. Hay algunos sentimientos tributarios que convergen alrededor del sentimiento o deseo
de demostrar esas caracteristicas amables y agradables, evocando la correspondiente
reciprocidad hacia el seudo amante o servidor, que ain estd rodeado completamente por el
espejismo del sentimiento.

Este seudo amor, basado principalmente en la teoria del amor y el servicio, caracteriza a
innumerables relaciones humanas, tales como las existentes entre marido y mujer o padres e
hijos. Ilusionados por un sentimiento hacia ellos y conociendo muy poco el amor del alma,

41



que es libre en si mismo y deja libres también a otros, deambulan en una densa bruma,
hundiendo a menudo con ellos a quienes desean servir, esperando recibir afecto reciproco.
Reflexionen sobre la palabra "afecto" y obtendran su verdadero significado. Afecto no es
amor, sino ese deseo que expresamos mediante un esfuerzo del cuerpo astral, afectando esa
actividad nuestros contactos; tampoco es el espontaneo altruismo del alma que no pide nada
para el yo separado. Este espejismo del sentimiento aprisiona y confunde a toda la gente
buena del mundo, imponiéndole obligaciones que no existen y produciendo un espejismo que
debe ser disipado oportunamente mediante la difusion del amor verdadero y desinteresado.

Soélo trato brevemente de estos espejismos pues cada uno de ustedes puede elaborarlo por
si mismo y descubrir cudl es el lugar que ocupan en el mundo de la bruma y del espejismo. De
esta manera, con conocimiento, pueden empezar a liberarse del espejismo del mundo.

El espejismo de la devocion hace que muchos discipulos probacionistas vaguen en circulos
alrededor del mundo de deseos, Afecta primordialmente a las personas de sexto rayo, y es
particularmente potente en esta época debido a la larga actuacion del sexto Rayo de Devocion,
durante la Era de Piscis, que esta rdpidamente pasando. Constituye hoy uno de los espejismos
mas potentes para el aspirante verdaderamente dedicado a una causa, a un instructor, a un
credo, a una persona, a un deber o a una responsabilidad. Mediten sobre ello.

Este inofensivo deseo, que los enfrenta en determinada linea de idealismo, se hace
marcadamente ofensivo tanto para ellos como para otros, porque debido a este espejismo
devocional son arrastrados al ritmo del espejismo mundial, que constituye esencialmente la
bruma del deseo. El deseo poderoso, sobre determinada linea, cuando ofusca la vision amplia
y encierra al hombre dentro del pequefio circulo de su propio deseo, para satisfacer su
sentimiento de devocion, es tan obstaculizador como cualquier otro espejismo, y muy
peligroso debido al hermoso colorido que toma la bruma resultante. El hombre se pierde en
una arrobadora bruma de su propia creacion, que emana de su cuerpo astral y estd compuesta
del sentimentalismo de su propia naturaleza respecto a su propio deseo y devocion hacia el
objeto que atrae su atencion.

Para todos los verdaderos aspirantes, debido a la acrecentada potencia de sus vibraciones,
este sentimiento devocional, puede ser particularmente dificultoso y provocar un prolongado
aprisionamiento. Un ejemplo de ello es el sentimiento devocional que los discipulos
probacionistas expresan hacia los Maestros de la Sabiduria bajo el espejismo del éxtasis.
Alrededor de los nombres de los Miembros de la Jerarquia y de Su Trabajo, del trabajo de los
iniciados y discipulos disciplinados (observen esta frase), se ha creado un poderoso espejismo
que Les impide siempre llegar al discipulo, o que el discipulo llegue a Ellos. No es posible
penetrar el denso espejismo de la devocion que, vibrando con vida extatica o dindmica, emana
de la energia concentrada del discipulo que actia aun a través del centro del plexo solar.

Para este espejismo existen ciertas reglas muy antiguas: Hacer contacto con el Yo maés
grande por medio del Yo superior, perdiendo de vista al pequefio yo y a sus reacciones,
deseos e intenciones, o con el amor puro del alma, que no se personaliza ni intenta ser
reconocido, puede entonces afluir al mundo del espejismo que circunda al devoto y
desapareceran las brumas de su devocion de las cuales se enorgullece.

En el Sendero de Probacion sobreviene la oscilacion conscientemente registrada, entre los

42



pares de opuestos, hasta que es visto y emerge el camino del medio. Esta actividad produce e/
espejismo de los pares de opuestos, de naturaleza densa y brumosa, matizada unas veces por
la alegria y el gozo, otras por la tristeza y la depresion, a medida que el discipulo oscila entre
las dualidades. Este estado persiste mientras se da importancia al sentimiento- sentimiento
que va desde la gran alegria que el hombre siente cuando se identifica con el objeto de su
devocién o aspiracion, o sucumbe a la mas negra desesperacion y sensacion de frustracion
cuando fracasa en hacerlo. Todo esto, sin embargo, es de naturaleza astral y de cualidad
sensoria y no pertenece al alma. Este espejismo aprisiona a los aspirantes durante muchos
afnos y a veces durante muchas vidas. Cuando el discipulo se libera del mundo del sentimiento
y se polariza en el mundo de la mente iluminada, disipa este espejismo, que es parte de la gran
herejia de la separatividad. En el momento en que el hombre divide su vida en triplicidades
(como inevitablemente lo hace cuando se ocupa de los pares de opuestos y se identifica con
uno de ellos) sucumbe al espejismo de la separacion. Quizas este punto de vista podra ser una
ayuda o continuar siendo un misterio, porque el secreto del espejismo mundial se halla oculto
en el concepto de que esta triple diferenciacion vela el secreto de la creacion. Dios Mismo ha
producido los pares de opuestos espiritu y materia y también el camino medio, el de la
conciencia o aspecto alma. Recapaciten profundamente sobre este

concepto.

La triplicidad de los pares de opuestos y el estrecho camino que los equilibra, el noble
sendero medio, es el reflejo en el plano astral de las actividades del espiritu, el alma y el
cuerpo; de la vida, la conciencia y la forma, los tres aspectos de la divinidad siendo todos
divinos.

A medida que el aspirante aprende a liberarse de los espejismos con que ha hecho
contacto, descubre otro mundo de bruma y niebla, a través del cual parece extenderse el
Sendero y por el que debe penetrar para liberarse de los espejismos del Sendero. ;Cudles son
estos espejismos? Estudien las tres tentaciones de Jesus, si quieren saberlo con exactitud.
Analicen el efecto que producen, sobre el pensamiento del mundo, las escuelas de
autoafirmacion, las cuales recalcan la divinidad (aplicada en forma materialista); estudien el
fracaso de los discipulos debido al orgullo, a los complejos de salvador y servidor del mundo
y a las diversas distorsiones de la realidad, que el hombre encuentra en el Sendero, lo cual
dificulta su progreso y malogra el servicio que debe prestar a otros. Recalquen en sus mentes
la espontaneidad de la vida del alma y no la malogren con el espejismo de una aspiracion
elevada, egoistamente interpretada, ni por la propia centralizacion, inmolacidn, agresividad y
afirmacion al realizar el trabajo espiritual, pues estos son algunos de los espejismos del
Sendero.

Mas adelante consideraremos el espejismo en el plano etérico y el tema respecto al
Morador en el Umbral, completando asi el breve delineamiento de nuestro problema, que la
primera parte de esta ensefianza estaba destinada a impartir.

Antes de abordar detalladamente este tema, quisiera agregar algo mas a lo ya considerado
sobre el problema del espejismo. En la ultima instruccion dada elaboré el tema de los distintos
tipos de espejismo y les transmiti el concepto de la gran importancia que tienen en la vida
individual. El campo de batalla, para el hombre que se encuentra cerca del discipulado
aceptado o que se halla en el sendero del discipulado, en sentido académico, es
principalmente el del espejismo. Este es el mayor problema y su solucién es inminente y

43



urgente para todos los discipulos y aspirantes avanzados. Les resultard evidente por qué razén
se ha puesto el énfasis sobre la necesidad de estudiar el Raja Yoga y someterse a su disciplina
durante la época Aria. Solo por medio del Raja Yoga puede un hombre mantenerse firme en la
luz, y solo por medio de la iluminacién y el logro de una clara vision pueden disiparse
finalmente las brumas y los miasmas del espejismo. So6lo cuando el discipulo aprende a
mantener su mente "firme en la luz", cuando los rayos de la luz pura irradian desde el alma, el
espejismo podrd ser descubierto, percibido y reconocido por lo que esencialmente es,
haciéndolo desaparecer en la misma forma que las nieblas de la tierra se disuelven ante los
rayos del sol naciente. Por lo tanto les aconsejo que presten mas atencion a la meditacion,
cultivando siempre la capacidad de reflejar y asumiendo la actitud de que son un reflejo
manteniendo esto firmemente durante todo el dia.

Hallaran de verdadero valor recapacitar profundamente sobre los propositos para los
cuales deben cultivarse la intuicion y desarrollarse la mente iluminada, preguntdndose si esos
propositos tienen la misma finalidad y estan sincronizados con el factor tiempo. Descubriran
entonces que sus objetivos difieren y los efectos de su pronunciado desarrollo sobre la vida de
la personalidad son también distintos. El espejismo no es disipado por medio de la intuicion ni
la ilusion es superada por el empleo de la mente iluminada.

La intuiciéon es un poder superior al de la mente y una facultad latente en la Triada
espiritual; es el poder de la razon pura, una expresion del principio budico y se halla mas alla
del mundo del ego y de la forma. Sélo cuando el hombre llega a ser un iniciado, le es posible
utilizar normalmente la verdadera intuicion. Con esto quiero significar que la intuicion puede
actuar facilmente, como principio o mente, en el caso de una persona que posee una
inteligencia activa. Sin embargo se hara sentir mucho antes, en casos extremos o urgentes.

Iluminacion es lo que deben buscar la mayoria de los aspirantes (como los de este grupo);
han de cultivar el poder de emplear la mente como un reflector de la luz del alma, dirigiéndola
a los niveles del espejismo y, por lo tanto, disipandolo. La dificultad reside en hacerlo en
medio del sufrimiento y de las decepciones producidas por el espejismo. Requiere apartarse
mentalmente, en pensamiento y deseo, del mundo en el cual la personalidad actua
habitualmente, centrando la conciencia en el mundo del alma, para aguardar alli silenciosa y
pacientemente los acontecimientos, sabiendo que la luz brillard y la Iluminacién vendra
oportunamente.

La profunda desconfianza respecto a las propias reacciones hacia la vida y circunstancias
es de valor cuando tales reacciones despiertan critica, separatividad u orgullo. Las cualidades
mencionadas, frecuentemente engendran el espejismo. Son esotéricamente "las caracteristicas
del espejismo". Mediten sobre esto. Si un hombre puede liberarse de estas tres caracteristicas,
esta bien encaminado para abandonar y disipar todo espejismo. Elijo mis palabras
cuidadosamente a fin de llamarles la atencion.

La ilusion es disipada, rechazada y eliminada mediante el uso consciente de la intuicion. El
iniciado se protege del mundo de la ilusion, de las formas y de los atractivos impulsos de la
naturaleza de la personalidad, y con ello por medio del aislamiento hace contacto con la
realidad, existente en todas las formas, oculta hasta ahora por el velo de la ilusion. Esta es una
de las paradojas del Sendero. El aislamiento y la proteccion correctas conducen a las correctas
relaciones y a los correctos contactos con lo real; producen una oportuna identificacion con la

44



realidad, mediante la propia proteccion contra lo irreal. Esta es la idea que se halla oculta en
las ensefianzas contenidas en el "Libro Ultimo" de los Aforismos de Patanjali, siendo a
menudo mal interpretadas y su significado tergiversado y convertido en un argumento a favor
de un tipo erroneo de aislamiento, por aquéllos que tienen tendencia separatista y fines
egoistas.

El alma disipa la ilusion, empleando la facultad de la intuicién. La mente iluminada disipa
el espejismo.

Quiero sefialar aqui que muchos aspirantes bien intencionados fracasan en este punto,
debido a que cometen dos errores:

1. No discriminan entre ilusidon y espejismo.

2. Se esfuerzan en disipar el espejismo empleando un método que consideran correcto
invocando al Alma, cuando en realidad necesitan emplear la mente en forma correcta.

Sin embargo, cuando se esta en medio de las brumas y espejismos, resulta mucho mas facil
autosugestionarse creyendo que se estd "invocando al alma", en vez de someter la naturaleza
astral y emocional a los efectos que produce el pensamiento intenso y severo, usando la mente
como el instrumento por el cual puede ser disipado el espejismo. Aunque parezca extrafio,
“invocar al alma", con el fin de disipar el espejismo, puede conducir (y frecuentemente
conduce) a intensificar la dificultad. La mente es el medio por el cual puede llegar la luz a
todos los problemas del espejismo, y los estudiantes deberan tener siempre presente este
concepto en la conciencia. El proceso consiste en vincular la mente con el alma y luego
enfocarse conscientemente y con precision en la naturaleza mental o cuerpo mental, y no en el
alma o la forma egoica. Luego, mediante el analisis, la discriminacion y el correcto pensar, se
comienza a encarar el problema del espejismo. La dificultad reside frecuentemente en que los
discipulos no reconocen el espejismo, resultando dificil dar una regla concisa e infalible por
la cual pueda lograrse ese reconocimiento. Sin embargo, puede afirmarse que el espejismo
siempre se halla donde existe:

1. Critica, cuando con un cuidadoso analisis se demuestra que es injustificada.

2. Critica, donde no hay responsabilidad personal. Con esto quiero decir donde no es el
lugar ni el deber del hombre criticar.

3. Orgullo, por lo realizado o por la satisfaccion de ser un discipulo.
4. Cualquier sentido de superioridad o tendencia separatista.
Podrian darse muchas otras claves para reconocer correctamente el espejismo, pero si
prestaran mucha atencion a las cuatro sugerencias dadas, liberarian perceptiblemente sus
vidas de la influencia del espejismo y, en consecuencia, serian de madas utilidad a sus

semejantes. Me he esforzado en darles una ayuda practica en la enconada lucha entre los pares
de opuestos, causa principal del espejismo.

45



3. Espejismos en los Nivetes Etéricos Maya

Vamos a entrar a considerar los modos y medios por los cuales el maya puede ser
eliminado y el discipulo liberarse de la fuerza del plano fisico. Esta afirmacion encierra toda
la historia del maya. También puede agregarse (quizds no sea totalmente correcto, pero si
suficientemente veridico, para justificar la afirmacidon) que, como efecto reconocido, maya
solo es experimentado cuando uno se encuentra en el Sendero, comenzando por el Sendero de
Probacion o Purificacion. Siempre nos hallamos en medio de fuerzas. Pero maya sélo llega a
ser un problema cuando se lo reconoce como tal, siendo imposible este reconocimiento en las
primeras etapas de la evolucion. En el Sendero, se empiezan a observar y a descubrir los
efectos de las fuerzas; uno llega a ser conscientemente victima de las corrientes de fuerzas,
impulsado a determinada actividad por fuerzas incontroladas; el mundo de la fuerza llega
entonces a ser una realidad conscientemente percibida por el esforzado aspirante. Por esta
razon he afirmado que maya es predominantemente una dificultad del cuerpo etérico, porque,
en lo que respecta a maya, tratamos con las fuerzas que afluyen a través de los siete centros
del cuerpo (por todos o algunos), produciendo reacciones y efectos deseables o desastrosos.

Logicamente es necesario comprender que toda manifestacion, en cualquier nivel, es una
expresion de fuerza, pero las fuerzas a las que me refiero con el término rnaya, son esas
energias incontroladas y esos impulsos no dirigidos que emanan del mundo de prana y de la
fuerza latente en la materia misma, arrastrando al hombre a una actividad incorrecta,
rodeandolo de un torbellino de efectos y condiciones en las cuales se encuentra totalmente
indefenso. Es victima de la fuerza masiva, contenida en la naturaleza animal o en el mundo, y
de las circunstancias ambientales en que se encuentra. Cuando el poder de maya se suma al
espejismo y a las ilusiones del discipulo avanzado, se vera cuan necesario es establecer una
diferenciacion definida entre los tres tipos de decepcion. Hay que recordar que al emplear el
término "decepcion", lo hacemos desde el angulo del alma. El aspirante debe aprender a
mantenerse libre de ilusion, espejismo y maya, y para lograrlo debe comprender que los
medios de liberacion son: Intuicion, [luminacion e Inspiracion.

El problema de maya se complica debido a que en el plano fisico (como también en el
plano astral) tenemos la batalla de uno de los pares de opuestos, siendo, en ciertos aspectos,
de naturaleza distinta a los del plano astral. En el plano fisico (y con esto quiero significar los
niveles etéricos del plano fisico, donde se experimenta el poder engafioso de maya) se
produce el encuentro de las fuerzas del mundo subjetivo de la personalidad con las antiguas
energias de la materia misma, traidas de un sistema anterior, como semillas latentes.

Quizas resultaria mas claro si explicara la verdad acerca de maya, de la manera siguiente:

Los impulsos latentes en la vida de la personalidad, cuando estan divorciados del alma 'y
fuera de su control, se fusionan con los flliidos pranicos existentes en la periferia de la esfera
de influencia de la personalidad, entonces se convierten en potentes corrientes dirigidas de
fuerzas que tratan de emerger a la manifestacion fisica por medio de los siete centros del
cuerpo fisico, Estas fuerzas o impulsos, mas el prana disponible, constituyen el cuerpo etérico
de los no evolucionados y frecuentemente del hombre medio. Se evidenciard, por lo tanto, en
qué medida el hombre no evolucionado es victima de la energia masiva de tipo inferior, pues
su cuerpo etérico responde y extrae su energia de un tipo de prana general y circundante, hasta
que llega el momento en que tiene una definida direccidn y un control superior ya sea

46



mediante la aspiracion orientada y la disciplina mental o, mas adelante, empleando una frase
sicologica, como resultado del acondicionamiento del alma.

Esta energia etérica, enfocada en un cuerpo etérico individual, pasa por dos etapas previas
al periodo del discipulado:

I.  Cuando asimila la segunda fuerza a que me he referido - la fuerza latente en la
forma fisica densa, la energia de la sustancia atomica, lo cual produce una definida
fusion y mezcla. Esto hace que la naturaleza animal se adapte totalmente a los
impulsos internos que emanan del mundo de prana en lo que concierne integralmente
al hombre no evolucionado, o del astral inferior en lo que concierne al hombre medio
o mas evolucionado.

2. Sin embargo, en el momento en que tiene lugar una orientacion interna hacia el
mundo de los valores
superiores, la fuerza etérica o vital, entra en conflicto con el aspecto interior del hombre, el
cuerpo
fisico denso, y comienza la batalla de los pares de opuestos inferiores.

Es interesante observar que en esta etapa se da importancia a las disciplinas fisicas, aplicadas
a ciertos factores controladores corno la total abstinencia, el celibato y el vegetarianismo y a
la higiene y ejercicios fisicos. Por medio de estas disciplinas, o el control de la vida de la
materia, puede neutralizarse la expresion inferior del tercer aspecto de la divinidad, y el
hombre liberarse para poder librar la verdadera batalla de los pares de opuestos. Esta segunda
batalla es el verdadero kurukshetra y se libra en la naturaleza astral entre los pares de
opuestos caracteristicos de nuestro sistema solar, de la misma manera que los pares de
opuestos fisicos lo son del sistema solar anterior. Desde un interesante angulo, puede
observarse que la lucha entre los pares de opuestos en la espiral inferior, en lo que concierne
al cuerpo fisico en sus dos aspectos, tiene lugar en el reino animal. En este proceso, los seres
humanos actian como los agentes disciplinarios, y los animales domésticos que estan
obligados a someterse al control humano luchan (aunque inconscientemente desde nuestro
punto de vista) con el problema de este par de opuestos inferior. La batalla es librada por
medio del cuerpo fisico denso y las fuerzas etéricas, llevando a la expresion, de esta manera,
una aspiracion superior. Esto produce en ellos la experiencia denominada "individualizacion",
donde se siembra la semilla de la personalidad. En el campo de batalla humano, el
kurukshetra, empieza a dominar el aspecto superior del alma, produciendo el proceso de la
integracion divina humana que llamamos “iniciacion". Recapaciten sobre esto.

Cuando un aspirante alcanza el punto de evolucidon en que el control de la naturaleza fisica
es una necesidad urgente, recapitula en su propia vida esta batalla anterior con los pares de
opuestos mas inferiores, y comienza a disciplinar su naturaleza fisica densa.

Haciendo una amplia y comprensiva generalizacion podria decirse que, para la familia
humana en conjunto, este conflicto fisico etérico se libr6 en la Guerra Mundial, imponiendo
una tremenda prueba y disciplina. Recuerden que las pruebas y disciplinas son auto impuestas
y surgen de nuestras limitaciones y oportunidades. Esto dio por resultado la entrada en el
Sendero de Probacidon de un nimero muy grande de seres humanos, debido a la expiacion y
purificacion a que fueron sometidos. Este proceso de purificacion los preparo, en cierta

47



medida, para el prolongado conflicto del plano astral que tienen por delante todos los
aspirantes antes de alcanzar la iniciacién, constituyendo la "experiencia de Arjuna". Este es
un punto interesante para reflexionar y explica gran parte del misterio y la dificultad en la
secuencia del desarrollo humano. El aspirante solo tiende a pensar en si mismo, en sus
pruebas y experiencias individuales, Debe aprender a pensar en los acontecimientos globales
y su efecto preparatorio, en lo que a la humanidad se refiere. La Guerra Mundial fue el punto
culminante en el proceso de “desvitalizar” el maya mundial. Se liberd y agotd6 mucha fuerza y
se empleo gran cantidad de energia. En consecuencia, mucho fue esclarecido.

La mayoria de las personas se ocupan hoy de aplicar en sus vidas individuales el mismo
proceso y conflicto. En pequefia escala, aquello que se efectud en la Guerra Mundial se lleva a
cabo en sus vidas. Estdn preocupados con el problema de maya y de alli el creciente énfasis
puesto en la cultura fisica, disciplina y gimnasia, tal como se impone en el mundo del deporte,
en los ejercicios atléticos y en el entrenamiento militar. A pesar de los moviles erroneos y los
efectos terribles y malignos (hablando también con amplia generalizacion), el entrenamiento
del cuerpo y la organizada direccion fisica de la juventud del mundo actual en todos los
paises, particularmente los paises militarizados de Europa, estan preparando el camino para
que millones de seres humanos entren en el Sendero de Purificacion. (Es ésta una verdad muy
cruda? La humanidad estd bien orientada, aunque durante breves intervalos interpreta mal el
proceso y aplica moviles erroneos a las actividades correctas.

Todos estos puntos los trataremos mas detalladamente cuando entremos a considerar la
tercera parte y comencemos a estudiar los métodos para terminar con el espejismo, la ilusion
y maya. Por el momento, trato s6lo de proporcionarles un cuadro general y una breve
dilucidacion de la clasificacion que se halla en la pagina 39. Estidienla con cuidado y
memoricenla, si es posible, porque si se la comprende correctamente sera de grande y
verdadera utilidad.

Quisiera sefialar, en relacion con el problema de maya, que uno de los primeros pasos para
manejarlo correctamente es la coordinacion fisica; de alli el énfasis puesto en ella, en el
entrenamiento de los nifios, y también que se emplee un proceso similar denominado
“alineamiento” cuando nos referimos al trabajo de meditacion y al esfuerzo para lograr un
acrecentado control por el alma. Los estudiantes deberan tener esto presente y reflexionar
sobre las frases siguientes:

Coordinacion fisica.

Orientacion astral

Direccion mental.

Alineamiento de la personalidad.

b S

Todas expresan la "correcta actividad en el Sendero de Retorno". Este retorno constituye el
objetivo de la familia humana y la meta culminante para los cuatro reinos de la naturaleza.
Podriamos ampliar el concepto expresando la verdad de la siguiente manera:

Proceso Analogia Obstaculo

1. Coordinacion fisica ... Reino mineral.................. Maya

48



2. Orientacion astral ........ Reino vegetal................... Espejismo

3. Direccién mental.................. Reino animal................... [lusion
4. Alineamiento de la............... Reino humano................. El Morador en el Umbral
personalidad

Dichos procesos tienen, por lo tanto, su equivalencia en todos los reinos y conducen a:

1. Desarrollar la conciencia divina.
Esto comienza en el reino mineral.

2. Expresar el alma.
Esto se observa en la belleza del reino vegetal y su empleo.

3. Manifestar al Cristo.
Esta es la meta que el reino animal reconoce, el cual trabaja para alcanzar la
individualizacion.

4. Revelar la gloria de Dios.
Este es el objetivo que tiene ante si la humanidad.

4. Espejismo en los Planos Mentales Superiores................... El Morador en el Umbral

Trataremos ahora brevemente el problema del Morador en el Umbral. Frecuentemente se
lo considera como algo desastroso, un horror que debe ser evitado y el tltimo y culminante
mal. Les recuerdo sin embargo que el Morador es "aquél que estad ante el Portal de Dios", que
mora en la sombra del portal de la iniciacion y enfrenta con los ojos abiertos al Angel de la
Presencia, como lo denomina la antigua escritura. El Morador puede ser definido como la
suma total de las fuerzas de la naturaleza inferior que se expresan en la personalidad antes de
la iluminacién, inspiracidon e iniciacion. La personalidad, en esta etapa, es excesivamente
poderosa y el Morador personifica todas las fuerzas fisicas y mentales que en el transcurso de
las épocas han sido desarrolladas y nutridas cuidadosamente por el hombre; también puede ser
considerado como el poder que posee la triple forma material, antes de su consagracion y
dedicacion a la vida del alma y al servicio de la Jerarquia, de Dios y de la humanidad.

El Morador en el Umbral, constituye todo lo que el hombre es fuera de su ser espiritual
superior; es el tercer aspecto de la divinidad, tal como se expresa en el mecanismo humano, y
este tercer aspecto debe oportunamente quedar subordinado al segundo aspecto, el alma.

Las dos grandes Fuerzas contrarias, el Angel y El Morador, se enfrentan —cara a cara—
y tiene lugar el conflicto final. Nuevamente observaran que es el encuentro y la lucha entre
otro par de opuestos superiores. El aspirante, por lo tanto, tiene que enfrentar tres pares de
opuestos a medida que avanza hacia la luz y la liberacion.

Los Pares de Opuestos

1. En el Plano Fisico .... El denso y el etérico.
Los enfrenta en el Sendero de Purificacion.

49



2. En el Plano Astral .... Las ya conocidas dualidades.
Las enfrenta en el Sendero del Discipulado.

3. En el Plano Mental .... El Angel y el Morador.
Los enfrenta en el Sendero de Iniciacion.

Creo que les he dado bastante para reflexionar; sin embargo, quisiera terminar sefialandoles la
naturaleza empirica de lo que he comunicado, e instarlos a descubrir, en la experiencia
préctica, la naturaleza de la batalla que cada uno tiene que librar. Para poder ayudarlos
en esto lo haré en una forma muy definida.

Les sera util si indico a cada uno de ustedes los rayos que rigen su triple personalidad.
Entonces podran manejarse con mayor sabiduria, hallar mas facilmente la causa de la
dificultad y estudiar mas inteligentemente el efecto que pueden producir mutuamente y con
quienes entran en contacto en la vida diaria. Elaboraré detalladamente el entrenamiento a que
deben someter a cada uno de los tres cuerpos, tormando un vehiculo por vez y explicando el
problema que enfrenta cada uno de ustedes en relacion con ese vehiculo particular,
asignandoles ademds una meditacidon que los capacitard, con mayor facilidad, para manejar la
personalidad desde ese angulo especifico.

Veran por lo antedicho que mi intencion es darles un entrenamiento mucho mas
cuidadoso e intensivo. ;Obtendran algin provecho de ello? Mientras tanto y a fin de que
puedan captar la verdad de lo que expondré luego, ;quisieran estudiarse a si mismos
cuidadosamente durante los préximos seis meses y comprobar si lo que diré mas adelante es
verdad? Utilicen la informacién dada en Tratado sobre los Siete Rayos como guia para este
autoanalisis; les recordaré que los rayos rigen los tres cuerpos en el siguiente orden:

1. Rayos que rigen el cuerpo mental..................... 1.4.5.
2. Rayos que rigen el cuerpo astral........................ 2. 6.
3. Rayos que rigen el cuerpo fisico.......c..cceceeuenee. 3.7.

De esta manera veran que todos los rayos desempefian su parte en el mecanismo del hombre,
y hacen que todas las circunstancias proporcionen la oportunidad, las condiciones y el medio
para el desarrollo. Esta afirmacion, respecto a los rayos regentes, es una regla infalible,
excepto en el caso de los discipulos aceptados.

A medida que lean y estudien, hallaran de valor reflexionar sobre las siguientes preguntas
y luego responderlas:

1. ;Qué relacion tiene la intuicion con el problema de la ilusion?

2. (Como puede la iluminacion dispersar el espejismo, y codmo puede llevarse a cabo
esto?

3. Definan a maya y describan lo que comprenden por inspiracion como un factor para
disiparla.

50



No he dilucidado premeditadamente esta técnica porque trataba de sondear sus propias
ideas. Les pido que sigan la meditacion grupal con cuidado. Es de profunda importancia para
el grupo, en bien de su integracion y de la verdadera colaboracion espiritual. La tarea de la
Luna llena acrecentard asi su importancia. En adelante resultard mas facil reconocer y
registrar la naturaleza del espejismo que ha de ser disipado y la actitud a seguir para ver el
proceso de distribucion de la luz.

SEGUNDA PARTE

LAS CAUSAS DEL ESPEJISMO

1. Desarrollo del Espejismo Racial e Individual

Emplearemos ahora la palabra “espejismo" para designar todos los aspectos de la
decepcion, ilusion, mala interpretacion e incomprension que enfrenta el aspirante en cada
paso de su camino hasta que logra la unidad. Observen la palabra "unidad", porque contiene el
secreto de la desilusion, tal como se ha denominado esotéricamente al proceso de liberarse del
espejismo. Les resultard evidente (si han estudiado estas instrucciones con cuidado) que el
origen del espejismo estd fundado principalmente en el sentido de dualidad. Si ella no
existiera no habria espejismo; la percepcion de la naturaleza dual de toda manifestacion se
halla en la misma raiz de la dificultad o dificultades que enfrenta la humanidad, en tiempo y
espacio. Esta percepcion tiene distintas etapas, siendo el gran problema de la entidad
consciente, que es en si una dificultad en el reino de la conciencia misma y realmente no es
inherente a la sustancia o materia. El morador del cuerpo percibe errdbneamente e interpreta
incorrectamente lo que percibe, luego se identifica con aquello que no es ¢l mismo; traslada
su conciencia hacia un reino fenoménico que lo engolfa, alucina y aprisiona, hasta que
comienza a sentirse inquieto o infeliz, presintiendo que algo anda mal. Finalmente llega a la
conclusion de que €l no es lo que parece ser y que el mundo fenoménico de apariencias no es
idéntico a la realidad como lo suponia hasta entonces. Desde ese momento obtiene el sentido
de dualidad, reconoce la "diversidad" y se da cuenta que su sentido de dualismo debe
terminar, para emprender el proceso de union, hasta lograr la unificacion. Asi, el hombre en
evolucion comienza a observar y a enfrentar conscientemente sus dificultades teniendo por
delante un largo periodo para "desprenderse del espejismo y penetrar en ese mundo donde
solo se conoce" la unidad. Las etapas que, en adelante, ha de atravesar, son las siguientes:

Primero: La etapa donde el mundo material es reconocido y valorado. Momentaneamente
se convierte en la meta de toda actividad, y al negarse el hombre a reconocer la diferencia
existente entre ¢l y el mundo natural y material, trata de identificarse con éste y buscar
satisfaccion en los placeres y practicas puramente fisicas. Esta etapa se divide en dos partes.

a. Cuando trata de satisfacer, respondiendo casi automaticamente a los instintos fisicos,
al sexo, alimento y calor. Estos son muy importantes para la conciencia del hombre.
La naturaleza animal del hombre se convierte en el centro del esfuerzo para lograr

51



cierto sentido de unidad. Debido a que los impactos del hombre sutil interno (como se
lo denomina esotéricamente) son aun débiles, tiene lugar una unificacién fisica
momentanea que sirve para ahondar el espejismo y demorar el progreso hacia la
liberacion.

b. Cuando busca, en el ambito de las posiciones materiales, la satisfaccion y el sentido
de unidad y también establecer, en el plano fisico, un centro de belleza y bienestar.
Alli el hombre puede sentirse como en su casa y no darse cuenta del creciente sentido
de dualidad que va fortaleciéndose diariamente. Esta etapa solo tiene lugar en épocas
posteriores, cuando el aspirante estd a punto de reorientarse hacia la verdad y dar los
primeros pasos en el Sendero de Probacion. Al finalizar el Sendero de Evolucion se
produce una analogia con la etapa recién mencionada, pero quien la experimenta es
una persona muy diferente a aquélla que busca la sintesis, en la materializacion de la
belleza, en el plano externo. El hombre sutil es el que ahora estd comenzando a
dominar.

Segundo: La etapa en que el hombre llega a ser, antes que nada, consciente de la dualidad,
expresada en las palabras "el hombre y las fuerzas". Llega a darse cuenta que ¢l y toda la
humanidad son victimas de fuerzas y energias sobre las cuales no tiene control y llevan al
hombre de un lado a otro. Llega también a ser consciente de fuerzas y energias que existen
dentro de ¢€l, sobre las que tampoco tiene control y lo obligan a actuar de diferentes maneras,
convirtiéndolo frecuentemente en la victima de su propia rebeldia, de sus propios actos y
energias dirigidas egoistamente. Aqui el hombre descubre (primero inconsciente y luego
conscientemente) la dualidad inicial el cuerpo fisico y el cuerpo etérico o vital. Uno es el
mecanismo de contacto en el plano fisico, el otro, el mecanismo de contacto con las fuerzas,
las energias internas y los mundos del ser. Este cuerpo vital controla y galvaniza al cuerpo
fisico en una actividad casi automatica. Ya me he referido a esta dualidad en una instruccion
anterior. Esta etapa es de gran dificultad para el hombre como individuo y para la humanidad
como un todo. Los hombres son alin tan ignorantes de "la realidad que brilla bajo la envoltura
que la cubre" como lo expresa el Antiguo Comentario que resulta dificil, y al principio
practicamente imposible, obtener la verdadera percepcion. Ciega e ignorantemente, los
hombres tienen que contender con este primer par de opuestos, y es lo que sucede en el
mundo, en esta época. Las masas comienzan a comprender que son victimas y exponentes de
fuerzas que no controlan ni comprenden. Quisieran controlarlas y estan determinadas a
hacerlo, siempre que sea posible. Esto constituye el problema mas serio en los campos
econdmico y gubernamental y en la vida diaria.

La tension mundial de hoy consiste en que la fuerza fisica y la energia etérica estan en
pugna. No olviden lo que dije anteriormente, que la fuerza etérica estd intimamente
relacionada con la Monada, el aspecto espiritual mas elevado. Es la vida misma que esta a
punto de exteriorizarse. De alli el énfasis puesto sobre el espiritu de la humanidad, sobre el
espiritu de una nacién y el espiritu de un grupo, Todo esto es el resultado de la lucha que se
estd librando entre este par de opuestos, en el campo de los asuntos humanos y de la vida
humana individual comun. Sin embargo, tal conflicto llevado al punto de sintesis y de
unificacion- trae la reorientacion de la raza y del individuo hacia los verdaderos valores y
hacia el mundo de la realidad. Si logra triunfar, conducird al hombre, como individuo, y a la
masa, como un todo, hacia el Sendero de Purificacion. Cuando estas energias estan unificadas
en el plano fisico, tenemos una actividad centralizada y la determinacion de seguir una.

52



direccion especifica. Después de esto se produce la resolucion (observen esta palabra y su
empleo) de la dualidad en una unidad.

Esta resolucion se convierte, en las primeras etapas (en lo que se refiere al tipo comun de
aspirante), en una momentdnea unidad astral, apareciendo entonces el devoto centralizado,
que se lo encuentra en todos los campos religioso, cientifico, politico o en cualquier otro
sector le la vida. Su unidad etérica, al producir reorientacion, que da por resultado clara
vision, captacion de la verdad y vision del camino inmediato a seguir, sirve temporariamente
para producir en el hombre el espejismo por medio de la sensacion de realizacion, seguridad,
poder y destino. Prosigue ciega, furiosa y despiadadamente hasta que se enfrenta bruscamente
con condiciones cambiantes, percibiendo otra situaciéon mucho mas dificil. Los pares de
opuestos del plano astral lo encaran, convirtiéndose en Arjuna en el campo de batalla. Toda
su sensacion de unidad, direccidon, seguridad y a veces de complaciente satisfaccion
desaparecen, perdiéndose en las brumas y los espejismos del plano astral. Tal es el dilema que
tienen en la actualidad muchos discipulos bien intencionados, y a ¢l me referiré
momentaneamente, debido a que la tarea destinada a este grupo, cuando pueda actuar como
tal, consiste en disipar parte del espejismo mundial. Algun dia (y esperemos que sea pronto)
éste y otros grupos similares deben, como grupo y bajo la direccion de su Maestro, perforar el
espejismo del mundo a fin de que pueda entrar alguna luz e iluminacion, para que los
hombres, de alli en adelante, puedan hollar sin peligro el Camino.

Por lo tanto, para participar en esta tarea he elegido a varios aspirantes cuya tendencia es
sucumbir al espejismo, aunque dos de ellos son menos propensos que los demas, y una de las
razones por la que los he elegido se debe a que estan relativamente liberados del espejismo;
ellos son D. L. R. y D. P. R. Ambos deben mantenerse libres de cualquier tendencia hacia el
espejismo, si desean servir correctamente a sus semejantes como yo quisiera. En las
instrucciones personales daré indicaciones acerca de la tendencia que los lleva a ello. Los
demas miembros del grupo son muy facilmente propensos al espejismo, lo cual los angustia.
Sin embargo, esto puede convertirse rapidamente en un haber. ;Quién puede disipar el
espejismo del mundo, sino aquéllos que lo reconocen por lo que es y lo han combatido en su
vida diaria? ;Como puede haber éxito en extirpar el espejismo del mundo mediante la
iluminacion, si esta iluminacion no es producida por quienes han aprendido a dirigir el faro
del alma en los lugares oscuros y a hacer desaparecer, como individuos, el espejismo que los
circunda? No se desanimen por esta "debilidad ilusoria", consideren el esfuerzo que realizan
por comprender el problema y su capacidad de llegar a resoluciones en sus propias vidas, para
contribuir a solucionar este estupendo problema mundial. Disipen su espejismo morando en la
luz y manteniendo la mente firme en esa luz y aprendan a arrojarla sobre las brumas del
espejismo del plano astral. No intenten resolverlo, como hacen con frecuencia algunos
aspirantes diciendo: "Ahora comprendo”, mientras que lo unico que hacen (y también muchos
de ustedes) es reaccionar a una autoevidente verdad esotérica.

Tercero: A la etapa del espejismo se la denomina a menudo la experiencia de Arjuna.
Actualmente el Arjuna mundial estd enfrentando los pares de opuestos, asi como lo hace el
discipulo individual que esta preparado —cuando estos pares de opuestos se han resuelto en
una unidad— para hollar el Sendero del Discipulado. Se puede decir que:

1 En todos los paises, las masas luchan con el primer par de opuestos, en el plano
fisico. Cuando haya tenido lugar la "resolucion" dichas masas entraran en el

53



Sendero de Purificacion. Esto ya se estd efectuando rapidamente. Podria
agregarse que es un proceso largo y lento porque, en esta etapa, la conciencia
no es la percepciodn inteligente del hombre reflexivo sino la ciega conciencia del
hombre fisico, mas las fuerzas mismas de la naturaleza.

2 El ciudadano comun educado, de todos los paises, estd enfrentando actualmente
la experiencia de Arjuna y los pares de opuestos del plano astral. De alli el
intenso sentimentalismo que prevalece en el mundo y también la busqueda por
obtener iluminacion mediante la educacion, la religion y los numerosos
métodos de instruccion mental y el consiguiente desarrollo del conocimiento, la
sabiduria y las correctas relaciones. Estas personas, por lo general, pueden ser
clasificadas en dos clases:

a. Las que son conscientes de la necesidad de decidir y discriminar, cuando piensan y
eligen, pero que todavia no se dan cuenta plenamente de las implicaciones e
indicaciones. Se la denomina la "etapa de la incertidumbre de Arjuna" y a los
espejismos racial, nacional e individual existentes, han agregado el espejismo
espiritual que densifica la bruma.

b. Los que han salido de estas condiciones y estan llegando a ser conscientes de su
problema. Ven los pares de opuestos y estdn entrando en la "etapa de
reconocimiento, en la liberacion de Arjuna". Columbran la Forma de Dios y la
Realidad que mora dentro de esa Forma, y estdn por decidir que el Guerrero
contintie la lucha. Entonces, cuando hayan decidido y elegido correctamente, "se
levantaran y lucharan" y no estardn ya en el Sendero de Purificacién sino en el

Sendero del Discipulado.

Ustedes ya estan familiarizados con esta etapa; los aspirantes de este grupo de estudiantes
no necesitan de mis instrucciones para hollar ese sendero que los sacara del espejismo y los
llevara a la luz. Las reglas son bien conocidas: los espejismos a los cuales son susceptibles les
son también familiares; los espejismos hacia los cuales tiende la humanidad son también muy
conocidos por ustedes. Solo les resta seguir el antiguo camino del Raja Yoga y emplear la
mente como medio de dispersion, aprendiendo asi a permanecer en la “luz” entre los pares de
opuestos y a través de esa "luz", alcanzar la liberacion, hollando el noble sendero medio. A
veces pienso que saben mucho tedricamente, pero que han realizado muy poco. Entonces me
pregunto, si no asumo una responsabilidad indebida dandoles mas instrucciones; pero
recuerdoles que no sdlo escribo para ustedes sino también para otros, teniendo poco tiempo
para realizar este servicio particular.

La resolucion de estas dualidades tiene lugar cuando el alma, el verdadero hombre
espiritual, no se identifica ya con ninguno de los opuestos, sino que se mantiene libre en este
camino medio; el discipulo ve ante si "el Camino iluminado", aprendiendo a recorrerlo sin ser
atraido por los mundos del espejismo que se extienden a ambos lados. Va directamente hacia
su meta.

3. La etapa en que el hombre reflexivo e inteligente, ya sea discipulo, aspirante bien
intencionado o iniciado de primero o segundo grados, debe aprender a distinguir entre
la verdad y las verdades, el conocimiento y la sabiduria, la realidad y la ilusion.

54



Cuando esta etapa ha sido superada lo conduce a la tercera iniciacion, donde la
personalidad (propensa al maya, espejismo e ilusién) permanece libre. Experimenta de
nuevo una sensacion de unificacion. Esto se debe al desarrollo del sentido de la
intuicion, que pone en manos del discipulo un instrumento infalible para discriminar y
discernir. Su percepcion se agudiza y se halla relativamente libre del engafo y de las
erroneas identificaciones e interpretaciones.

Habréan observado en qué forma la carrera de la vida del hombre ha progresado, de una crisis
de dualidad, a una de relativa unidad, s6lo para hallar que ese sentido de unificacion ha
sido perturbado por un renovado reconocimiento de que existe una dualidad superior y
mas profunda. Esta dualidad produce momentaneamente otra brecha en la vida del
hombre, y asi se reinicia el torturante proceso de establecer un puente o de "salvar
esotéricamente” esa brecha que existe en la continuidad de la conciencia espiritual. Les
recordaré aqui que esa sensacion de paz o percepcion de la separacion es en si una
ilusién, de la misma naturaleza del espejismo, y se funda en el sentido ilusorio de
identificarse con aquello que no es el yo o alma. El problema puede ser resuelto
totalmente si la conciencia deja de identificarse con las experiencias inferiores y se
identifica con el hombre real y verdadero.

4. Etapa tras etapa, el hombre ha progresado de un estado de ilusion o de espejismo a
otro, de un punto de oportunidad discriminativa a otro, hasta que ha desarrollado en si
mismo tres capacidades fundamentales:

1. La capacidad de manejar fuerza.
2. La capacidad de hollar el camino medio entre los pares de opuestos.
3. La capacidad de utilizar la intuicion.

Ha desarrollado dichas capacidades resolviendo los pares de opuestos en los planos
fisico, astral y mental inferior. Ahora enfrenta la resolucion culminante, equipado con
estos poderes. Se hace consciente de esas dos grandes entidades aparentemente
antagonicas (con las que se encuentra concientemente identificado), el Angel de la
Presencia y el Morador en el Umbral. Detras del Angel presiente tenuemente, no a otra
dualidad sino a una gran Identidad, una viviente Unidad que —a falta de mejor
término— denominamos PRESENCIA.

Descubre entonces que el camino de salida, en este caso, no lo constituyen el método
de manejar fuerza, el desentenderse de los pares de opuestos ni el correcto
reconocimiento a través de la intuicion, sino que ambos, el Morador y el Angel, deben
encontrarse; la entidad inferior debe ser "oscurecida" en la "luz" u "obligada a
desaparecer dentro de la radiacion". Dicha tarea debe llevarla a cabo la mas
evolucionada de las dos entidades, aquélla con la cual el discipulo o el iniciado se
identifica consciente y deliberadamente. Este proceso lo trataremos mas adelante. Tal es
el problema que enfrenta el iniciado antes de recibir las tres iniciaciones finales.

Debe recordarse que ninguna de estas tres etapas, en realidad, estd separada entre si por
definidas lineas de demarcacién, ni se suceden correlativamente. Se superponen y

55



frecuentemente se suceden con simultaneidad parcial. S6lo cuando el discipulo enfrenta
ciertas iniciaciones, despierta a la realidad de estas diferencias. Por lo tanto se puede afirmar
que:

1. En la primera iniciacion, el discipulo demuestra haber resuelto las dualidades en el
plano fisico y que puede imponer correctamente la energia etérica (la mas elevada
de las dos) sobre la energia fisica.

2. En la segunda iniciacion, el iniciado demuestra que puede elegir entre los pares de
opuestos y proseguir decididamente en el "camino medio”.

3. En la tercera iniciacion, el iniciado puede emplear la intuicion para percibir
correctamente la verdad; en esta iniciacion percibe la primera y real vislumbre del
Morador en el Umbral y del Angel de la Presencia.

4. En la cuarta iniciacion el iniciado demuestra su capacidad para lograr una total
unificacion entre el aspecto superior e inferior del alma en manifestacion, y ve
cémo el Morador en el Umbral se convierte en el Angel de la Presencia.

5. En la quinta iniciacién y aqui fracasan las palabras para expresar la verdad ve al
Morador en el Umbral, al Angel y a la Presencia, convertidos en una sintesis divina.

Por lo tanto surge el interrogante, ;qué es lo que produce este espejismo y esta ilusion? El
tema es tan vasto (abarcando todo el campo de la historia planetaria) que sélo puedo indicar
algunas de las causas. Hasta ahora muy pocas han sido susceptibles de ser corregidas, excepto
en los casos individuales. Esto significa que cuando alcanzan el punto de evolucion en que
pueden identificarse con su aspecto superior, el alma, e introducir la energia del alma para
neutralizar, subyugar y dominar las fuerzas inferiores de la personalidad, entonces
inevitablemente pueden corregirlas. Cuando llegue el momento en que un sinnimero de
personas se dé cuenta del espejismo mundial ( al descubrirlo y experimentarlo en sus propias
vidas, encararemos el problema en forma grupal. Entonces atacaremos definitivamente el
espejismo mundial y, cuando ello suceda, hablando esotéricamente, "se producira una
abertura que permitird entrar la luz del orbe solar. Las brumas desapareceran lentamente,
subyugadas por la radiacion solar, y los peregrinos hallaran entonces el CAMINO iluminado
que conduce, desde el centro de la bruma, directamente hacia el portal de la luz".

Con la intencion de descubrir hasta donde los aspirantes y discipulos del mundo han
comprendido y manejado este problema, se ha permitido emprender un experimento, tal como
el que se lleva a cabo en estos grupos.

2. Causas que Producen el Espejismo Mundial.
Las causas que producen el espejismo mundial pueden dividirse en tres grupos:

A. Causas planetarias.

B. Causas iniciadas por la misma humanidad.

56



C. Causas inducidas por cualquier individuo, no obstante basadas en los dos grupos de
factores condicionantes citados anteriormente.

A. Las Causas Planetarias son dos y estan mas alla de la comprension finita de ustedes. Solo
las menciono y les pido que las acepten como conjeturas razonables y posibles hipotesis
exactas:

1. Causas inherentes a la sustancia misma. Los atomos, con los cuales estan construidas
todas las formas, han sido heredados de un universo o sistema solar anterior y, por lo
tanto, estdn matizados con los resultados de esa gran manifestacion creadora. Los
efectos producidos en esa expresion de la existencia divina constituyen los factores
predisponentes o las causas iniciales en el actual sistema solar y en la vida planetaria.
Estos factores condicionantes y heredados no pueden ser evitados. Determinan la
naturaleza del impulso de la vida, la orientacion del desarrollo evolutivo y las
tendencias innatas que poseen todas las formas, asi como la capacidad para crecer y
desarrollarse, orientar el tipo correspondiente, expresar en tiempo y espacio el
arquetipo o canon y delinear y determinar la estructura de los reinos en que la ciencia
divide al mundo natural. Sin embargo, solo son algunas de las innatas caracteristicas
inherentes en la sustancia misma, heredadas y condicionadas en nuestra presente
rnanifestacion de la vida divina.

2. La vida o manifestacion del Logos planetario, "Aquel en Quien vivimos, nos movemos
y tenemos nuestro ser", estd determinada por Su propia naturaleza. Para nosotros, esa
gran Vida personifica la perfeccion, y sus cualidades caracteristicas son aquéllas hacia
las cuales dirigimos nuestra més elevada aspiracion. Pero, desde el punto de vista de
las Vidas mas avanzadas que El en el sendero césmico (hablo simbolicamente y en
términos de la experiencia humana), El esta entre los "Dioses imperfectos". Tales
imperfecciones obstruyen el desarrollo o la perfecta expresion de la energia divina
cuando entra en conjuncidén con las cualidades y predisposiciones, heredadas de la
sustancia a través de la cual debe expresar Su vida, Su propodsito y Sus intenciones,
produciendo las "semillas de la muerte y la descomposicion”, que caracteriza a nuestra
evolucion planetaria en los cuatro reinos de la naturaleza. Crean los obstaculos,
obstrucciones y dificultades contra las cuales debe luchar el alma en todas las formas
creadas, adquiriendo con ello fortaleza y comprension y oportunamente la liberacion.

Estas son las dos causas planetarias principales. No pueden evitar que el alma se emancipe,
pero pueden obstaculizar y postergar su emancipacion. Es inutil que el hombre especule sobre
tales hipotesis con su actual equipo y tipo de cerebro inadecuados. Nada conseguiria, ni
tampoco llegaria a ser mas sabio.

B. Causas iniciadas por la humanidad misma. Lentamente, paso a paso, la humanidad ha
creado e intensificado la condicion ilusoria de la conciencia, que llamamos el plano astral.
Todo espejismo es producido por la conjuncion de una o mas corrientes de energia que
producen un momentédneo torbellino de energia y, desde el angulo del hombre el observador y
participante, produce la oscuridad, un estado de confusion que torna dificil la clara eleccion y
la correcta discriminacion, imposible en las primeras etapas. Crea un aura de naturaleza tan
general y omniabarcante, que hoy todos, hablando simbolicamente, se encuentran sumergidos

57



en ella. En la infancia de la raza, dicha aura sélo rodeaba a las personas mas avanzadas. Para
comprender lo que quiero significar con esto, les llamaré la atencion sobre el hecho de que las
personas muy ignorantes, las que se hallan entre los tipos humanos mas inferiores y aquéllas
que son algo mas que animales activos, regidos principalmente por los instintos, encaran con
toda sencillez y directamente las realidades de la existencia que los enfrentan, pues para ellos
es de maxima o unica importancia como ser el hambre, el nacimiento y la muerte, la
autoproteccion y la perpetuacion. Casi no hay ilusién en sus reacciones hacia la vida y el
vivir, y su simplicidad, como la del nifio, los salva y protege de muchos de los males mas
sutiles. Sus emociones no son sutiles y sus mentes atin no estan despiertas. Pero a medida que
la humanidad ha evolucionado, los niveles superiores de la conciencia racial se hicieron mas
sutiles y el factor mente se hizo lentamente mas activo, entonces el espejismo y la ilusion se
desarrollaron con mas rapidez.

Los primeros indicios del espejismo aparecieron cuando los discipulos y aspirantes del
mundo lemuriano (cuyo problema era la correcta comprension y el correcto funcionamiento y
control del cuerpo fisico) comenzaron a diferenciarse entre si como seres autoconscientes y
fuerzas fisicas vitales. Eso inicid inmediatamente una enorme actividad en el centro laringeo,
el aspecto superior del centro sacro (el centro del sexo), y condujo asi al espejismo inicial y al
primer reconocimiento y consideracion definida del impulso sexual, de la atraccion sexual y
—vpara el iniciado de ese periodo— de la necesaria transmutacion sexual. Esto se llevé a cabo
paralelamente con la yoga mas primitiva, o sea el culto al cuerpo fisico, para que fuera
controlado por el alma, ademas de la consiguiente fusion de la conciencia y la subconciencia.

Alrededor de los aspirantes de esa época podia observarse como se agrupaban las primeras
nubes y brumas del espejismo, a pesar de que la ilusion no existia todavia. El primer
reconocimiento del plano de las emociones, el plano astral, fue evocado en la conciencia de
los grupos en preparacion para la primera iniciacion, la iniciacion superior de esa época. La
razon de que emergiera tan lentamente la conciencia astral, en el aspirante fisicamente
polarizado de esa época, se debid a que uno de los secretos de la iniciacion consiste en
comprender y utilizar correctamente la conciencia de que se es consciente y capaz de actuar
en un plano superior a aquél en que vive toda la humanidad, en un momento dado. De alli que
en la época lemuriana, el hombre que estaba centrado fisicamente y proximo a ser admitido en
el Sendero, tenia conciencia de:

1. La dualidad fisica, donde su conciencia estaba acostumbrada a funcionar normalmente
y del conflicto entre el cuerpo fisico y el cuerpo etérico o vital.

2. La conciencia superior vagamente percibida, que se caracterizaba por la cualidad y
sensibilidad, siendo en esa época, lo unico con lo cual podia hacer contacto en el plano
astral, que hoy nos es tan familiar.

3. La creciente sensacion de autoidentificacion con aquello que era el alma o yo, en
proceso de despertar, el Maestro, que iba a conducirlo fuera de la conciencia
puramente fisica para llevarlo a la siguiente etapa divina, la conciencia astral. No
olviden, debido a la familiaridad y al cansancio que produce el conflicto, que cada paso
evolutivo es divino.

Sera evidente, siempre que la afirmacion anterior sea veridica, que el espejismo surgi6 por el

58



reconocimiento de estos factores en la conciencia, y como resultado de las reacciones del
hombre a la complejidad de su propia constitucion y a la energia de su propia alma.

A medida que transcurria el tiempo, toda la familia humana llegaba a ser consciente del
nuevo dualismo emergente que existia entre la constitucion fisica y el plano astral, ademas
de la actividad desplegada dentro de si mismo, por el centro que en esa etapa hizo su
aparicion como conciencia o comprension innata —que entonces era irreflexiva—, como el
anhelo hacia una vida superior o la tendencia hacia una actividad inferior. Esta conciencia
nebulosa se convirtié6 oportunamente en lo que llamamos la Voz de la Conciencia. Cuando
esto ocurrid, la complejidad y la dificultad de la vida aumentaron enormemente y el
espejismo apareci6 definitivamente en la Tierra, lo cual envolvio y dio demasiada
importancia a lo inferior, a expensas de lo superior, y sirvid para distraer la atencion que el
aspirante ponia en la realidad. ;Debo afirmar nuevamente que, en esta etapa primitiva, el
espejismo era solo evocado y reconocido por las personas muy evolucionadas de esa época?

Luego la raza Lemuria se perdid lentamente y vino a la existencia la raza Atlante.
Durante los millones de afios que esta raza prolifero en la tierra, un gran nimero de personas
poseia al mismo tiempo conciencia lemuriana, asi como hoy, en la moderna raza aria, varios
millones de personas expresan conciencia atlante y estan polarizados en su cuerpo astral,
siendo victimas de la emocidn y del consiguiente espejismo.

En la raza Atlante quedd resuelta la dualidad fisica, y los cuerpos fisico y etérico
constituyeron una unidad que, en las personas sanas, todavia lo constituye.

La sensacion de dualidad los llevo a un creciente reconocimiento del conflicto en el reino
de la dualidad, y al campo de lo que hoy llamamos los "pares de opuestos" —bien y mal,
dolor y placer, verdadero y falso, razén y sin razon y la multiplicidad de opuestos que
enfrentan hoy al aspirante.

En las primeras etapas de cada historia racial, se ve el establecimiento de un temporario
sentido de unidad cuando la brecha anterior ha sido eliminada y la dualidad inicial se ha
resuelto en unidad. Luego se obtiene el creciente reconocimiento de la existencia de un
nuevo campo de eleccion, basado en el surgimiento de valores superiores y, finalmente, llega
un periodo de conflicto en la conciencia del individuo y de la humanidad como un todo,
cuando se trata de resolver la dualidad superior que enfrenta al hombre o a la raza.

Esta solucién se produce, cuando un aspecto superior de la conciencia es visualizado
vagamente y los hombres llegan a tener conciencia de si mismos como seres mentales.
Entonces se produce una creciente demanda, a fin de desarrollar la naturaleza mental que, al
entrar en actividad, resuelve el problema de esta categoria de opuestos en el plano astral.

Al mismo tiempo el sentido de autoidentificacion o la conciencia de "yo soy" aumenta
gradualmente y el iniciado enfrenta el esfuerzo de liberarse de la esclavitud de los sentidos
en el plano astral, del denso espejismo a que esta percepcion sensoria lo ha arrojado,
logrando su liberacion mediante el completo control del cuerpo astral. Esto lo realiza cuando
desarrolla oportunamente el poder de pasar entre los pares de opuestos sin que ellos lo
afecten, trascendiéndolos de esta manera. Lo logra empleando la mente como distribuidor de
la luz que revela el "camino medio" y que disipa el espejismo con su brillo y radiacion.

59



Dicho espejismo se ha ido agrandando e intensificando constantemente, a medida que un
mayor nimero de personas ha logrado eliminar la brecha fisica inicial y se ha centrado en la
conciencia astral. Actualmente este espejismo ha adquirido tal magnitud y tan grande ha sido
el éxito del proceso evolutivo, que la humanidad como un todo, deambula entre las brumas y
miasmas del mundo de la conciencia sensoria. Cuando uso la palabra "sensoria" no me
refiero al mecanismo sensorio del sistema nervioso fisico, sino a la percepcion sensoria del
Yo, tan sumergida hoy en el espejismo, que los hombres se identifican totalmente con el
mundo del sentimiento, de la cualidad, de la interacciéon sensoria y de las reacciones
emotivas, con sus simpatias y antipatias, su propia conmiseracion, uno de los principales
espejismos del hombre evolucionado y sensible. Dichas personas evolucionadas son las que
mas contribuyen a mantener el espejismo mundial. El gran espejismo del aspirante es su
reaccion a la verdad y a la realidad, cuando por primera vez llega a darse cuenta de aquello
que estd mas alla del plano astral. Interpreta todo lo que alli percibe y ve, en términos de
espejismo, de comprension emotiva o fanatismo sensorio. Se olvida que la verdad estd mas
alla del mundo del sentimiento, el cual no la afecta, y s6lo puede ser percibida en toda su
pureza cuando el sentimiento ha sido trascendido y transmutado. El segundo gran espejismo
es la propia conmiseracion.

El mundo de hoy esta dividido en tres grupos, sujetos a ciertos aspectos del espejismo:

1. Aquéllos que poseen conciencia atlante y, por lo tanto, los seduce completamente el
espejismo:

a. De lo material y lo deseable.
b. De lo que sienten en toda clase de relaciones.

c. De lo que creen que es ideal, verdadero o justo, basandose en las reacciones que en
ellos despiertan los pensadores del momento, pero que no comprenden
mentalmente.

d. De lo que exigen como belleza y bienestar emocional.

e. De lo que les produce gozo espiritual en el campo de la religion y del deseo
religioso. Observen esta frase.

2. Los que poseen una conciencia mas definidamente aria. Significa que el factor mente
esta despertando, constituyendo una dificultad, y las ilusiones del plano mental se suman
ahora a los espejismos del plano astral. Tales ilusiones son de naturaleza tedrica e intelectual.

3. Un grupo que esta surgiendo de ese grupo sometido al espejismo y a la ilusidn, atento a
la Voz del Silencio y a las demandas del alma.

La complejidad del moderno problema psicoldgico reside en el hecho de que nuestra raza y
periodo vislumbra la sintesis de todos los espejismos y el surgimiento de las ilusiones
emanantes del plano mental. Actualmente tenemos aspirantes en todas las etapas de
desarrollo, y las masas recapitulan las distintas etapas del camino evolutivo, siendo el estrato

60



mas inferior de la raza humana, definidamente de conciencia lemuriana, aunque,
relativamente hablando, sean muy pocos.

La ilusién aumenta rapidamente a medida que el poder mental de la raza se desarrolla,
pues significa el sometimiento a las poderosas formas mentales creadas por los pensadores de
esta época y de la inmediata anterior, que en el momento de su creacion constituian la
esperanza de la raza. Entonces personificaron las nuevas y emergentes ideas mediante las
cuales la raza debia progresar. Cuando estas formas se cristalizan y caducan se convierten en
una amenaza y un obstaculo para la expansion de la vida. En los siglos venideros se
comprenderd el problema de la ilusion, pues cuando la raza haya superado el espejismo,
entonces habrad en el planeta pocas mentes de naturaleza atlante y ninguna de conciencia
lemuriana. Sin embargo, a medida que prosigue la evolucion, las cosas se aceleran
grandemente y, como se supone, no estd distante la época en que la humanidad estard
predominantemente caracterizada por la conciencia aria. No hablo en términos de raza aria,
como se comprende generalmente, ni de sus implicaciones nordicas.

C. Causas iniciadas por el individuo. Si han estudiado lo antedicho serd evidente que el
individuo viene a la encarnacion obstaculizado por el espejismo existente, el cual es de origen
muy antiguo y estd mas alld de su control en esta etapa. Posee un enorme poder. Utilizo la
palabra "obstaculizado" deliberadamente a falta de un mejor término. Sin embargo, quisiera
sefialar que el verdadero significado de la situacion existe en el hecho de que estas
condiciones ofrecen al hombre la oportunidad de evocar la comprension y punto de vista del
alma, porque proporcionan los medios por los cuales se obtiene experiencia. Esta experiencia
conducird oportunamente a que el alma asuma el control de su mecanismo, la personalidad,
dando asi a aquélla un definido campo de servicio. Los vehiculos a través de los cuales el
alma busca experiencia y expresion estan, normal y naturalmente sujetos a los espejismos
mundiales y al espejismo y a la ilusion de la humanidad. El hecho de que el alma, en las
primeras etapas de la experiencia, sea atrapada por maya, por el espejismo y oportunamente
por la ilusion, se debe a que el alma se identifica con esas formas y, por lo tanto, con el
espejismo circundante, no logrando identificarse consigo misma. A medida que la evolucion
prosigue, se hace evidente, para el alma en encarnacién, la naturaleza del problema,
iniciandose entonces un proceso por el cual se libera de las consecuencias de la identificacion
errénea. Cada alma encarnada, que logra liberar su conciencia del mundo de la ilusiéon y del
espejismo, sirve definidamente a la raza y ayuda a liberar a la humanidad de esta antigua y
potente esclavitud.

Pero debe tenerse en cuenta que cuando el hombre se acerca a la etapa de conciencia en
que los cuerpos astral y mental estan activos y funcionantes, se convierte en un creador de
espejismo. Lucha contra las fuerzas que se hallan dentro de si mismo y del mundo en que
vive, y el creciente poder de la afluyente energia del alma (que entra en conflicto con las
fuerzas de la personalidad) produce gradualmente, a su alrededor, un campo de espejismo y
un ambito de ilusion, que activa plenamente este espejismo de tercera categoria.

Tales espejismos dependen de la forma en que se expresan las diferentes fuerzas que
constituyen la naturaleza inferior del hombre, de las cuales es cada vez mds consciente,
atraviesan las etapas en que son reconocidas, se expresan poderosamente, llegando a ser
violentas cuando estan en conflicto, hasta que el alma luchadora se detiene como lo hizo
Arjuna en medio de las dos fuerzas antagdnicas (las fuerzas de la personalidad y la energia del

61



alma) preguntandose:

1.

2.

(Qué es lo correcto, esto o aquello?
(COomo puedo saber cudl es mi deber o mi responsabilidad?
(Como puedo salir de esta confusa situacion?

(Qué puedo hacer para que domine el Guerrero, y los dos grupos de fuerzas que
estimo puedan convertirse en una unidad?

(Como puedo salir de este "impasse"?

(Por qué debo herir a lo que estimo, a través de lo cual me he expresado durante
épocas?

(Como puedo llegar a ser consciente de esa iluminacion mental que revelara el
"camino medio” entre los pares de opuestos?

(, Como puedo ver a Dios, o por lo menos, la Forma de Dios?

Muchas de estas preguntas surgen en la mente del aspirante. Indican dilema, perplejidad,
conciencia del espejismo circundante, un estado de ilusion y una condicion de impotencia.
Todas las fuerzas de su naturaleza como también las de toda la humanidad y las planetarias,
luchan contra el discipulo. Se siente inerme e inerte, débil, desamparado y desesperado. Ni
siquiera puede ver el camino de salida. S6lo queda una clara realidad, la realidad del Alma, la
Identidad inmortal, el Guerrero detras de la escena, el Auriga, Krishna, el Cristo interno.

El Baghavad Gita puede ser leido desde el punto de vista de la lucha que libra el discipulo
contra el espejismo, y los estudiantes deberian estudiarlo de esta manera.

Los espejismos individuales, de los cuales el discipulo llega a ser consciente, se
caracterizan por cinco tipos de fuerzas. Cuando entran en actividad simultineamente,
producen esos espejismos que inicia y crea exclusivamente el hombre mismo, los cuales son:

1.

Las fuerzas de su naturaleza fisica densa y del cuerpo vital, que al actuar a través de la
naturaleza fisica densa, producen maya o energia incontrolada.

Las fuerzas de la naturaleza astral, basadas en el deseo y en las sensaciones que, en esta
etapa, constituyen dos grupos denominados pares de opuestos. Su potencia se esta
acentuando en este periodo de la historia individual porque el discipulo, en la mayoria
de los casos, esta polarizado en su cuerpo astral y sujeto, por lo tanto, a los espejismos
producidos por la interaccion de los opuestos ademés de la condicion de maya,
mencionada anteriormente.

Las fuerzas de la naturaleza mental inferior, chitta o sustancia mental, que compone el
cuerpo mental, estando matizada por actividades pasadas, como lo esté la sustancia de
que estan compuestos todos los vehiculos. Esto agrega maya y espejismo a la ilusion.

62



4. Luego surge el rayo de la personalidad e intensifica los tres aspectos en que se expresa
la fuerza, produciendo oportunamente su trabajo sintético. Después tenemos esa
condicion llamada "triple espejismo", reducida a un solo espejismo.

5. El rayo o energia del alma, durante todo este tiempo incrementa constantemente su
potencia ritmica, tratando de imponer su propdsito y voluntad sobre la personalidad.
Esta relacion unida y su interaccion es lo que impulsa al hombre cuando se ha logrado
un punto de equilibrio hacia el Sendero de Probacion o el Sendero del Discipulado,
hasta el portal de la iniciacion. Alli, ante el Portal, reconoce la ultima dualidad que
aguarda la resolucion, el Morador en el Umbral y el Angel de la PRESENCIA.

La naturaleza de estos espejismos difiere con las personas, porque la cualidad de rayo
determina el tipo de espejismo o ilusion ante el cual sucumbe mas facilmente el hombre y ese
tipo de espejismo que con mayor facilidad creard. Los discipulos tienen que aprender a
diferenciar entre:

1. El espejismo o espejismos, existentes en su ambito, los cuales lo atraeran o ¢l atraera
facilmente, por constituir la linea de menor resistencia.

2. El espejismo que €l crea, cuando enfrenta la vida por medio de un equipo particular,
matizado por las experiencias de encarnaciones pasadas y por la cualidad de rayo bajo
el cual vino a la existencia.

Este tema es tan complejo que no servira de nada entrar en detalles; s6lo expondré los
espejismos principales (y en ello incluyo las diversas ilusiones y mayas) a los cuales estd
predispuesto el hombre debido al rayo a que pertenece. Si los aplican a los tres vehiculos de
manifestacion y también a la personalidad y al alma, comprenderan lo complicado del
problema. Sin embargo, recuerden lo siguiente:

La finalidad es segura y ha sido determinada, porque en este sistema solar, el triunfo del
alma y su dominio y control final estd decidido, no interesando la magnitud del espejismo ni
la violencia de la lucha. De alli que uno de los primeros pasos para comprender la naturaleza
de su problema y el método de liberacion es la comprobacion exacta (por el aspirante) de cual
es el rayo que lo influye. La sicologia futura se dedicara a descubrir el rayo que rige al alma y
el que rige a la personalidad. Habiéndolo realizado, mediante un estudio de los diferentes
tipos fisicos, de las reacciones emocionales y de las tendencias mentales, se dedicara a
descubrir los rayos que rigen los vehiculos especializados. Cuando los cinco rayos (de la
personalidad, fisico, astral, mental y egoico) han sido aproximadamente comprobados, se
requiere entonces la consideracion de los siguientes factores:

1. La naturaleza, cualidad y estabilidad del sistema glandular.

2. El punto alcanzado en la evolucion. Esto se hard mediante una cuidadosa
consideracion de los centros y las glandulas y su relacion entre si.

3. El reconocimiento de los puntos donde se producen las separaciones o la doble
personalidad que puede existir:

63



a. Entre los cuerpos etérico y fisico, que trae la falta de vitalidad, debilidad fisica,
obsesion y otras muchas dificultades.

b. En el emotivo cuerpo astral, que conduce a un vasto numero de problemas y
dificultades psicologicas basadas en una sensibilidad indebida, en la reaccion al
espejismo circundante, en las tendencias innatas hacia el espejismo que existe en
el equipo, o como resultado de la sensibilidad al espejismo de otras personas.

c. En el cuerpo mental, imponiendo ilusiones mentales de muchos tipos, tales como
el control ejercido por las formas mentales autocreadas, sensibilidad hacia el
mundo existente, formas mentales nacionales o circundantes de cualquier escuela
de pensamiento, ideas fijas, el sentido de lo dramatico o de lo importante, o una
fanatica adhesion al conjunto de ideas heredadas o a las reacciones mentales de
naturaleza puramente personal.

d. Entre cualquiera de los grupos de fuerzas que denominamos cuerpos:
Los cuerpos etérico y astral.
Los cuerpos astral y mental.

Existe, por ejemplo, una definida analogia entre esa condicion de negatividad
hacia la vida en el plano fisico, resultado de la falta de integracion entre los cuerpos
fisico y etérico, y esa falta de interés e ineptitud para manejar la vida en ese plano, que
el pensador evidencia tan frecuentemente en los niveles abstractos y cientificos.
Ambos grupos no llegan a una manifestacion definida y decisiva en el plano fisico, ni
encaran el problema de la vida en dicho plano, en forma clara y satisfactoria; tampoco
son fisicamente positivos, pero las causas que producen estas condiciones,
relativamente similares, son totalmente diferentes aunque similares en sus efectos.

La comprension de cual es el Sendero de la Vida para un individuo, al estudiar sus
aspectos astrologicos. Respecto a esto debe considerarse el signo del sol bajo el cual
ha nacido el hombre, como que indica sus tendencias personales y personifica las
caracteristicas heredadas del pasado, pero se ha de considerar el signo ascendente
como que contiene en si indicaciones del camino que el alma del hombre le impele a
seguir.

Muchos otros factores requeriran cuidadosa atencion. El problema del individuo se
complica por ciertas tendencias heredadas de la familia, de la nacion y de la raza, que afectan
poderosamente al cuerpo fisico en sus dos aspectos, produciendo muchos tipos de espejismo.
También lo afectan ciertas ideas heredadas, constituyendo las formas mentales que
personifican el método por el cual la familia, la nacion y la raza, se acercan a la verdad,
produciendo poderosas ilusiones ante las cuales sucumbe facilmente el individuo. Existen
ademads las afluyentes fuerzas del signo por el que transita el sol, tales como las actuales
condiciones mundiales, debido a que nuestro sol estd entrando en un nuevo signo del zodiaco.
Por lo tanto, nuevas y poderosas energias estan actuando sobre la humanidad, produciendo
efectos en los tres cuerpos, evocando espejismos en la naturaleza emocional e ilusiones en la

64



naturaleza mental. Los que son propensos al espejismo hoy llegan a ser conscientes de una
acentuada dualidad. Como podran comprobar, el tema es vasto, y esta ciencia de las
influencias psicolédgicas y los resultados de su impacto sobre el mecanismo humano se hallan
todavia en la infancia. Sin embargo, he indicado lo suficiente como para despertar interés e
iniciar la investigacion en este nuevo campo de la actividad psicologica.

Volveremos a considerar los innumerables tipos de espejismo producidos por ciertos tipos
de rayos y relacionados con ellos.

ler. RAYO

El espejismo de la fuerza fisica.
El espejismo del magnetismo personal.
El espejismo de la autocentralizacion y la potencia personal. El espejismo del "uno en el
centro".
El espejismo de la ambicion personal egoista.
El espejismo del lider, del dictador y del ilimitado control.
Elespejismo del complejo mesianico en el campo de la politica.
El espejismo del destino egoista, el derecho divino que los reyes exigen en forma personal.
Elespejismo de la destruccion.
El espejismo del aislamiento, de la soledad y del retraimiento.
El espejismo de la voluntad impuesta en otros y en grupos.

2do. RAYO

El espejismo del amor de ser amado.
El espejismo de la popularidad.
El espejismo de la sabiduria personal.
El espejismo de la responsabilidad egoista.
El espejismo de una comprension muy completa, que impide actuar correctamente.
El espejismo de la propia conmiseracion, espejismo basico de este rayo.
El espejismo de la necesidad mundial, y del complejo mesianico en el mundo religioso.
El espejismo del temor, basado en una indebida sensibilidad.
El espejismo del autosacrificio.
El espejismo del altruismo egoista.
El espejismo de la propia satisfaccion.
Elespejismo del servicio egoista.

3er. RAYO

El espejismo de estar ocupado.

El espejismo de la colaboracion con el Plan, en forma individual y no grupal.
El espejismo del planeamiento activo.

El espejismo del trabajo creador, sin motivo verdadero.

El espejismo de las buenas intenciones, las basicamente egoistas.

El espejismo de "la arafia en el centro".

El espejismo de "Dios en la maquina".

El espejismo de la constante e incierta manipulacion.

65



El espejismo de la propia importancia, desde el punto de vista del conocimiento y eficiencia.
4to. RAYO

El espejismo de la armonia, persiguiendo la comodidad y la satisfaccion personales.
El espejismo de la guerra.

El espejismo del conflicto, con el objetivo de imponer la rectitud y la paz.

El espejismo de una vaga percepcion artistica.

El espejismo de la percepcion psiquica en vez de la intuicion.

El espejismo de la percepcion musical.

El espejismo de los pares de opuestos, en su sentido superior.

Sto. RAYO

El espejismo del materialismo, de la sobreestimacion de la forma.

El espejismo del intelecto.

El espejismo del conocimiento y de la definicion.

El espejismo de estar totalmente seguro, basado en un estrecho punto de vista.
El espejismo de la forma que oculta la realidad.

El espejismo de la organizacion.

El espejismo de lo externo, que oculta lo interno.

6to. RAYO

El espejismo de la devocion.

El espejismo de la adhesion a las formas y a las personas.
El espejismo del idealismo.

El espejismo de la lealtad y del credo.

El espejismo de la respuesta emocional.

El espejismo del sentimentalismo.

El espejismo de la interferencia.

El espejismo de los pares de opuestos inferiores.

El espejismo de los Salvadores e Instructores del Mundo.
El espejismo de la vision limitada.

El espejismo del fanatismo.

7mo. RAYO

El espejismo del trabajo magico.

El espejismo de la relacion de los opuestos.

El espejismo de los poderes subterrenales.

El espejismo de aquello que une.

El espejismo del cuerpo fisico.

El espejismo de lo misterioso y secreto.

El espejismo de la magia sexual.

El espejismo del surgimiento de las fuerzas manifestadas.

He enumerado aqui muchos espejismos. Aunque forman legion, no he abarcado de ninguna

66



manera las posibilidades en el campo del espejismo.
Uno de los grupos con que he trabajado poseia ciertas caracteristicas y dificultades, siendo de
valor mencionarlas aqui.

Dicho grupo tenia una curiosa historia relacionada a otros grupos, porque sus miembros
fueron renovados varias veces. En cada oportunidad los que abandonaban el grupo habian
estado en ¢l por derecho kdrmico y por una antigua relacion conmigo o con los miembros del
grupo 'y, por lo tanto, tenian la oportunidad de participar en esta actividad, pero cada vez
fracasaban por razones personales. Les faltaba comprension grupal, ocupandose tnicamente
de ellos mismos. No poseian la nueva y amplia vision. Asi fueron eliminados de esta actividad
inicial de la nueva era. Explico esto pues es de valor que los discipulos capten el hecho de que
la relacién karmica no puede ser ignorada, debiendo ofrecerse la oportunidad grupal aunque
demore su actuacion al prestar servicio grupal.

Varios miembros del grupo ain luchaban contra el espejismo, y al enfrentarlo necesitaban
mas tiempo para adaptarse al mismo. La principal tarea de este grupo consistia en disipar
parte del espejismo universal mediante una meditacion unida que yo habia indicado. Algunos
de los miembros estaban haciendo o habian hecho ciertos reajustes en sus vidas y no preciséd
mucho tiempo para establecerse el necesario ritmo subjetivo. Pero todos trabajaron con
comprension, perseverancia y entusiasmo, y en breve tiempo pudo iniciarse el trabajo grupal.

Seria de valor que consideraran las siguientes preguntas:

1. (Cual es el método para desarrollar las ideas desde el instante en que es impresionada
la  mente de algln intuitivo?

Hablando en forma general, aquéllas pasan por las siguientes etapas, como a menudo se ha
explicado:

a. La. idea.....basada en la percepcion intuitiva.
b. El ideal .....basado en la formulacion mental y en la distribucion.
e. El idolo......basado en la tendencia concretizadora de la manifestacion fisica.

2. (Cuales creen que son los espejismos predominantes hoy en el mundo y por qué?

3. He hablado muchas veces de la tarea que éste y otros grupos estan tratando de
realizar para disipar el espejismo mundial. ;Tienen alguna idea de como debe
hacerse o qué se les exigira?

3. Contraste entre los Espejismos Superior e Inferior

Hemos considerado cuidadosamente (breve y muy superficialmente) algunas de las causas
del denso espejismo que envuelve a la humanidad. Vimos, que indudablemente, es muy
antiguo, estd poderosamente organizado y constituye la caracteristica dominante del plano
astral, y consideramos las tres principales causas subsidiarias que predisponen a:

1. Los espejismos inducidos por la vida planetaria, inherentes a la sustancia misma.

67



2. Los espejismos iniciados por toda la humanidad, e intensificados en el transcurso de
un pasado legendario.

3. El espejismo engendrado por el individuo mismo, ya sea en el pasado, por haber
participado del espejismo mundial, o el que ha originado en esta vida.

Cada ser humano es propenso a ellos, y durante muchas vidas constituye la victima inerme de
aquello que luego descubre como erroneo, falso y engafioso. Aprende que no debe ser
dominado indolentemente por el pasado astral, emocional e ilusorio sino que estd, si lo
supiera, adecuadamente equipado para superarlo, y que existen métodos y técnicas por medio
de los cuales puede conquistar la ilusion, disipar el espejismo y erigirse en el amo de maya.
Esta es la revelacion inicial, y sélo cuando haya comprendido lo que implica y se haya
propuesto dominar las condiciones indeseables, llegara mas tarde a reconocer la dualidad
esencial, la cual, momentidneamente, en ningin caso es ilusiéon. Descubre la relacion que
existe entre el verdadero Morador en el Umbral y el Angel de la PRESENCIA, que custodia el
portal de la iniciacion. Esto marca un momento critico en la vida del discipulo, porque indica
el instante en que puede comenzar a hollar el Sendero de Iniciacion, si es que lo desea y posee
la fortaleza necesaria.

En ultimo andlisis, vencer parcialmente el espejismo y evadir la total esclavitud, impuesta
por la ilusion, indican a la atenta Jerarquia que un hombre estd preparado para los procesos de
la iniciacién. Mientras no se deje engafiar totalmente y hasta tanto logre pensar casi
libremente, no podra enfrentar al Angel que aguarda, y atravesar el portal. Daré aqui una
indicacion: después de atravesar el portal de la iniciacion el discipulo retomard nuevamente
sus tareas en los tres mundos de actividad; alli repite los procesos anteriores brevemente y con
comprension después de lo cual comienza a dominar lo esencial de la siguiente leccion
iniciatica. Estoy dando aqui una copiosa informaciéon en forma concisa, pues esto es todo lo
que puede hacerse en esta época.

Durante largo tiempo, una sensacion de dualismo compenetra el ser del discipulo y hace
que su vida aparente ser un incesante conflicto entre los pares de opuestos. La lucha entre los
opuestos se libra conscientemente en la vida del discipulo. Alterna entre las experiencias
pasadas y el recuerdo de las experiencias de la iniciacion recibida, poniendo el énfasis, sobre
todo, en las primeras experiencias y luego en la ultima gran experiencia, que colora tan
intensamente su vida interna. Durante prolongados momentos es el discipulo confuso que
lucha contra el espejismo, y durante breves momentos es el iniciado triunfante. Descubre en
si mismo las fuentes del espejismo, de la ilusion y de atraccion de maya, hasta que llega el
momento en que se situa ante el portal y enfrenta las principales dualidades de su propio y
particular pequefio cosmos el Morador y el Angel. Al principio teme al Angel, atemorizandolo
la luz que fluye del rostro del Angel, porque pone vividamente de relieve la realidad de la
naturaleza del Morador, él mismo. Siente, como nunca lo habia sentido, la formidable tarea
que tiene ante si y el verdadero significado de la empresa a la cual se ha comprometido. Poco
a poco dos cosas surgen con alarmante claridad en su mente:

1. El significado de su propia naturaleza con su dualismo esencial.

2. El reconocimiento de la relacién entre los pares de opuestos, con los cuales ¢él, como

68



discipulo, debe trabajar.

Una vez que capta la relacion existente en la dualidad inferior (la personalidad y el alma) esta
entonces preparado para pasar a la realidad superior, la del Yo integrado (personalidad y
alma) y su relacion con la PRESENCIA. En esta afirmacion, he expresado en pocas y
concisas palabras el resultado de las primeras tres iniciaciones y las dos ultimas. Mediten
sobre ello.

Creo que les serd de valor si relaciono los diversos contrastes que caracterizan al hombre
inteligente y al discipulo, abarcando con la palabra "discipulo" todos los grados de desarrollo,
desde el discipulo aceptado hasta el Maestro. Sdlo existe la Jerarquia, término que significa
progreso continuo de un estado inferior de ser y de conciencia, a uno superior. En cada caso
constituye el estado de conciencia de algun Ser, limitado, confinado y controlado por la
sustancia. Observaran que digo "sustancia" y no "forma" porque en realidad es la sustancia la
que controla al espiritu durante un extenso, muy extenso, ciclo de expresion; la materia no
controla por la simple razén de que la materia burda esta siempre controlada por las fuerzas
que son consideradas esotéricamente de naturaleza etérica y, por lo tanto, como sustancia, no
como forma. Recuerden esto en todo momento porque contiene la clave de la comprension de
la naturaleza inferior.

Ahora estudiaremos los contrastes basicos esenciales que el discipulo debe percibir
intuitivamente y con los cuales ha de familiarizarse. Dividiré lo que tengo que decir en cuatro
partes, tratando cada una de ellas brevemente, y espero les sera de utilidad:

a. El contraste entre la [lusion y su opuesto..................... Intuicion
b. El contraste entre el Espejismo y su opuesto.............. [luminaciéon
c. El contraste entre Maya y su Opuesto..........cceevuveenveenee. Inspiracion

d. El contraste entre el Morador en el Umbral
Y ST OPUESLO...eevvieireeniieeieeereereenereeseessseeseessseensaesnsens El Angel de la PRESENCIA

Esto, como comprenderan, es un tema muy vasto y, trata del problema principal del discipulo.
Aqui les pediria que revisen nuevamente lo que ya he dicho sobre estos cuatro aspectos del
espejismo y también las clasificaciones y diagramas que les he dado periddicamente.

a. Contraste entre llusion e Intuicion.

Lo he elegido como el primer contraste a considerar pues deberia (aunque quizas no)
constituir el principal espejismo de los miembros de este grupo. Lamentablemente aun
predomina el espejismo emocional y, para la mayoria de ustedes, el segundo contraste, que
existe entre el espejismo y la iluminacidn, podré ser el mas util y constructivo.

[lusién es el poder que posee alguna forma mental, ya sea un ideal o un concepto
percibido, captado e interpretado mentalmente para dominar los procesos mentales del
individuo o la raza, produciendo, en consecuencia, la limitacion individual o grupal. Tales
ideas y conceptos pueden ser de tres clases y creo que ya lo saben:

69



1. Pueden ser las ideas heredadas, en el caso de aquéllos que hallan dificil ajustarse a la
nueva vision de la vida mundana y del orden social, tal como lo expresan las nuevas
ideologias. Se hallan poderosamente condicionados por su casta, tradicion y raigambre.

2. Pueden ser las ideas mds modernas que, en ultimo analisis, constituyen la reaccion del
pensamiento moderno hacia la condicion y situacion mundiales, y muchos aspirantes
son propensos a ella en forma natural, especialmente si viven en el vortice de fuerza
que llamamos Europa moderna. Esas ideas modernas convergen hoy, en corrientes
mundiales e ideoldgicas predominantes, y, toda persona inteligente debe reaccionar
inevitablemente a ellas, aunque olvide que esa reaccion esta basada en la tradicion, o
en una predisposicion nacional o internacional.

3. Pueden ser las ideas mas nuevas percibidas vagamente, que tienen en si el poder de
condicionar el futuro y conducir a la moderna generacion, de la oscuridad a la luz.
Ninguno de ustedes ha sentido realmente todavia estas nuevas ideas, aunque en
momentos de elevada meditacion y realizacion espiritual puedan reaccionar vaga y
brevemente. Dicha reaccion puede ser verdadera en la medida que definidamente
condiciona el servicio que prestan al semejante. Pueden reaccionar correcta y
acrecentadamente si mantienen la integridad del alma y no son vencidos por la lucha y
por lo febril del medio ambiente, en el campo elegido para servir.

Una ilusion mental podria ser descrita como una idea personificada en una forma ideal, lo
cual no da entrada ni cabida a ninglin otro ideal. Por lo tanto, presupone la capacidad de hacer
contacto con las ideas. El hombre estd atado al mundo de ideales e idealismos. No puede
zafarse de ¢l. Esta ilusion mental ata, limita y aprisiona al hombre. Una buena idea puede
convertirse facilmente en una ilusion y llegar a ser un desastroso factor condicionante en la
vida del hombre que la registra.

Quizas se interroguen si la Jerarquia misma no esta condicionada por una idea y si no es
victima de una difundida ilusion general. Aparte de que a los Dirigentes de la Jerarquia y a los
Custodios del Plan no se les permite llegar a ese grado hasta no estar libres del incentivo de la
ilusion, les recuerdo que todas las ideas entran en la conciencia planetaria a través del canal de
los siete rayos. De esta manera, la Jerarquia estd ampliamente abierta, en todos los casos, a los
siete principales grupos de ideas que constituyen la IDEA de Dios en cualquier época
especifica, expresada también de siete maneras principales, todas igualmente correctas,
sirviendo a la séptuple necesidad de la humanidad. Cada una de estas siete formulaciones de
la IDEA de Dios tiene una contribucion especifica que hacer; cada una constituye una idea
que debe desempefiar su parte en el servicio humano o planetario; cada una estd tan
interrelacionada con las otras seis expresiones de la misma Idea divina, desarrollandose como
ideales en el plano mental, que no pueden ser reducidas a una sola idea y sus ramificaciones,
como sucede entre los hombres. Por lo menos existe sensibilidad hacia los siete grupos de
ideas y sus ideales resultantes y, aunque fuera sélo por eso, dentro de esa medida, la Jerarquia
posee fluidez y adaptabilidad. Pero es mucho mas que esto, pues para los miembros de la
Jerarquia, las ideas y sus efectos no s6lo son interpretados en términos de formas mentales
humanas e idealismo humano, sino que también deben hacer contacto con ellas y estudiarlas
en su relacion con la Mente de Dios y con los reinos planetarios. Dichas ideas provienen y
emanan del plano budico, que raras veces estd abierto para la conciencia del discipulo comun

70



y ciertamente no lo estd para el idealista medio. Les recordaré aqui que son muy pocos los
idealistas que se hallan personalmente en contacto con la idea que ha dado nacimiento al
idealismo; s6lo estdn en contacto con la interpretacion humana de la idea, tal como ha sido
formulada por algiin discipulo o intuitivo —cosa muy diferente.

Por lo tanto, una ilusion puede definirse como la consecuencia de una idea —traducida en
ideal—, siendo considerada como la total presentacion, como la historia o solucion y como
separada y visualizada independientemente de las otras ideas, tanto las de naturaleza religiosa
como las aparentemente desligadas de la religion. Esta afirmacion contiene la historia de la
separatividad y la incapacidad del hombre para relacionar entre si las distintas implicaciones
de una idea divina. Cuando se las visualiza y capta en forma estrecha y separatista, existe
légicamente una distorsion de la verdad, y el discipulo o aspirante se adhiere inevitablemente
a un aspecto parcial de la realidad o del Plan y no a la verdad, en la medida en que puede ser
revelada, o al Plan, tal como los miembros de la Jerarquia lo conocen. Esta ilusion evoca en el
discipulo o en el idealista una reaccion emotiva que inmediatamente nutre el deseo y, en
consecuencia, lo traslada desde el plano mental al astral; de esta manera se evoca un deseo por
un ideal parcial e inadecuado y la idea no puede llegar a su plena expresion debido a que su
exponente solo ve este ideal parcial como la verdad total, no pudiendo por lo tanto captar sus
implicaciones sociales, planetarias y cosmicas.

Donde existe verdadera percepcion de la idea (algo verdaderamente raro) no puede haber
ilusion. La idea sobrepasa en magnitud al idealista, pues tinicamente su humanidad lo salva de
su estrechez. Donde existen la ilusion (cosa general y comun) y una vaga reaccion
interpretativa a una idea, tenemos los fanaticos, idealistas superficiales, promulgadores
sadicos de la idea captada, hombres y mujeres egocéntricos e intolerantes, que tratan de
imponer su interpretacion de la idea de Dios, y visionarios restringidos y limitados. Tal
ilusoria representacion de la realidad y visionaria presentacion de la idea, ha sido a la vez el
orgullo y la maldicién del mundo. Este es uno de los factores que ha conducido a nuestro
mundo moderno a la penosa situacion en que se encuentra y, debido al abuso de esta facultad
divina de hacer contacto con la idea y trasformarla en un ideal, el mundo actualmente esta
sufriendo, quizas inevitablemente. La imposicion de estas ideas, interpretadas humana y
mentalmente en forma de ideologias limitadas, ha tenido un lamentable efecto en los hombres,
quienes deben aprender a penetrar y llegar hasta la verdadera idea que se halla detras de su
ideal e interpretarla con exactitud a la luz de su alma, empleando ademas esos métodos que
han sido garantizados y sancionados por el AMOR. Por ejemplo, y es necesario remarcarlo,
no es una ilusion la idea expresada en la afirmacion de que "todos los hombres son iguales”,
habiendo sido adoptada por las personas de inclinacion democratica. En realidad constituye
una afirmacion real, pero cuando no se tienen en cuenta las ideas igualmente importantes de la
evolucion, atributos raciales y caracteristicas nacionales y religiosas, entonces la idea basica
se aplica en forma limitada. De alli los sistemas ideoldgicos impuestos en nuestra época
moderna y contemporanea y el rapido desarrollo de las ilusiones ideoldgicas que estan, no
obstante, basadas en una idea verdadera todas y cada una sin excepcion. Tampoco es una
ilusién que el desarrollo de la conciencia cristica constituye la meta de la familia humana,
pero cuando ello es interpretado en términos de religion autoritaria, por quienes aun no han
desarrollado la conciencia cristica, se convierte sencillamente en un hermoso concepto y con
frecuencia en un incentivo sadico, penetrando inmediatamente en el reino de la ilusion.

Cito estas dos ilustraciones entre muchas otras posibles, para que puedan comprender

71



como se producen y desarrollan las ilusiones, debiendo disiparse oportunamente; de esta
manera pueden obtener cierta norma comparativa por la cual captar el valor relativo de lo
verdadero y lo falso, de lo inmediatamente temporario y de la basica eternidad de lo real.

En consecuencia, serd evidente que los niveles inferiores o concretos del plano mental
hayan adquirido o acumulado a través de las edades un vasto niimero de ideas, formuladas
como ideales, revestidas de materia mental, nutridas por la vitalidad de aquéllos que han
reconocido la parte de verdad contenida en la idea que son capaces de expresar y que han
puesto sobre estos ideales el énfasis de su facultad de crear formas mentales y su atencion
dirigida, lo cual implica necesariamente la energetizacion del limitado ideal formulado, pues
como ya saben la energia sigue al pensamiento.

Estas formas mentales se convierten en objetivos hacia los cuales tiende la realidad
subjetiva, el hombre, y con los cuales se identifica durante prolongados periodos de tiempo;
en ellos se proyecta a si mismo, vitalizdndolos de esta manera y otorgandoles vida y
persistencia. Llegan a ser parte de él; condicionan sus reacciones y actividades; nutren su
naturaleza de deseos y asumen, en consecuencia, indebida importancia, creando una barrera
(de densidad variable, de acuerdo al grado de identificacion) entre el hombre en encarnaciéon y
la realidad que es su verdadero Ser.

No es necesario especificar aqui cualquiera de estas predominantes formas mentales y
aspectos de la ilusion intelectual y mental. No quisiera que en ningin momento crean que la
idea corporificada, que llamamos ideal, es en si una ilusion. Sélo llega a serlo cuando se la
considera como un fin en si misma en vez de ser lo que esencialmente es, un medio para un
fin. Un ideal, correctamente comprendido y utilizado, provee una ayuda momentanea para la
consecucion de una realidad inmediata e inminente, la meta del hombre o de la raza en
determinada época. La idea que tiene ante si la raza es el restablecimiento (en una vuelta mas
alta de la espiral) de esa relacion espiritual que caracterizo a la raza en su estado infantil, en su
primitiva condicién. Entonces, bajo la sabia guia y la actitud paternal de la Jerarquia y de los
sacerdotesiniciados de la época, los hombres conocieron que pertenecian a una familia -una
familia de hermanos— y esto lo supieron por medio del sentimiento y de la percepcion
sensoria desarrollada. Hoy dia, bajo el nombre de Hermandad 1a misma idea esta buscando su
forma mental y el establecimiento de una renovada relacion espiritual (la idea), mediante el
entrenamiento de correctas relaciones humanas (el ideal). Tal es la meta inmediata de la
humanidad.

Este resultado se producira inevitablemente a través del ciclo de necesidad que estamos
pasando, y la idea vagamente percibida, impondra como consecuencia de una extrema
necesidad su ritmo sobre la raza, acelerando asi la comprension del verdadero Ser en todos los
hombres. Si se realiza un estudio detallado del fundamento bésico de todas las ideologias sin
excepcion, se descubrira que la idea de relacion integral (a menudo distorsionada en su
presentacion y oculta a través de métodos errdneos), de objetivos espirituales y de definida y
positiva actividad fraterna, subyace detras de toda forma externa. He presentado esta situacion
comun como una ilustracién de la idea al tomar forma de ideal y lamentablemente se
convierte, con frecuencia, en e/ idolo y en la meta sobreestimada y fanaticamente mal
interpretada de las masas, guiadas por algun destacado idealista. Un ideal es la expresion
temporaria de una idea basica; no esta destinada a perdurar, sino a servir una necesidad e
indicar el camino para salir del pasado y entrar en un futuro més adecuado. Los ideales

72



actuales, expresandose a través de las actuales ideologias, servirdn su proposito y
oportunamente desapareceran, de la misma manera que todo ha desaparecido en la historia de
la raza, cediendo su lugar oportunamente a wuna relacion espiritual reconocida, a
mancomunada subjetividad, Como también a una definida y expresada hermandad, las
cuales producirdn, una vez bien desarrolladas y comprendidas, una especie de control y guia y
una forma de gobierno que los pensadores avanzados de esta época ni siquiera pueden
concebir.

Cuando los ideales, los conceptos y las formas mentales formuladas dominan la mente de
un individuo, una raza o a la humanidad en general, excluyendo toda perspectiva o vision y
ocluyendo lo real, entonces constituyen una ilusion, mientras controlan la mente v el método
de vida. Impiden el libre juego de la intuicion, con su poder para revelar el futuro inmediato;
frecuentemente excluyen en su expresion el principio basico del sistema solar, el Amor,
debido al control que ejerce algin principio temporario y secundario; de esta manera pueden
constituir una "oscura y amenazante nube" que sirve para ocultar la "nube de cosas
cognoscibles" (a la cual se refiere Patanjali en su Libro Ultimo), esa nube de sabiduria que se
cierne sobre el plano mental inferior y los estudiantes y aspirantes pueden penetrar y utilizar
mediante el libre juego de la intuicion.

Consideremos ahora la intuicion, el opuesto de la ilusion, recordando que la ilusion
aprisiona al hombre en el plano mental y lo envuelve totalmente con formas mentales de
creacion humana, impidiéndole llegar a reinos superiores de conciencia o prestar ese servicio
amoroso que debe ser rendido en los mundos inferiores donde se realiza y manifiesta el
esfuerzo consciente.

El punto principal que quiero tratar aqui es el de la intuicion, la fuente o el dispensador de
la revelacion. Mediante la intuicion se revela en el mundo la progresiva comprension de los
métodos de Dios, en bien de la humanidad; se capta correlativamente la trascendencia y la
inmanencia de Dios, y el hombre puede asi penetrar en ese conocimiento puro y razonamiento
inspirado que le permitird comprender no sélo los procesos de la naturaleza en su quintuple
expresion divina, sino también las causas que subyacen en los mismos, comprobandose que
son efectos y no acontecimientos iniciaticos; mediante la intuicion el hombre llega a
experimentar el Reino de Dios y a descubrir la naturaleza, los tipos de vida, los fendmenos y
las caracteristicas de los Hijos de Dios, cuando vienen a la manifestacion. La intuicion le hace
conocer algunos de los planes y propodsitos que se desarrollan a través de los mundos creados
y manifestados y le muestra de qué manera €l y el resto de la humanidad pueden colaborar y
apresurar el proposito divino, haciéndole también conocer progresivamente las leyes de la
vida espiritual, leyes que rigen a Dios Mismo, condicionan a Shamballa. y guian a la
Jerarquia, a medida que es capaz de valorarlas y trabajar con ellas.

Cuatro son los tipos de personas propensas a la revelacion mediante el despertar de la
intuicion:

1. Los que pertenecen a la linea de los salvadores mundiales. Hacen contacto con el plan
divino y lo perciben, y estdn comprometidos a servir y a trabajar para la salvacion de la
humanidad. Poseen distintos y variados grados de comprension, que van desde el hombre que
trata de revelar la divinidad de su propia vida a su pequeio circulo inmediato (por los cambios
y efectos producidos en su vida personal), hasta esos grandes Intuitivos y Salvadores

73



mundiales, tales como Cristo. Probablemente el primer caso es motivado por una crisis
intuitiva que ha reconstruido al hombre totalmente, proporcionandole un nuevo sentido de
valores: el ultimo puede, a voluntad, ascender hasta el mundo de la percepcion y de los
valores intuitivos y comprobar alli la voluntad de Dios y la amplia vision del Plan. Estos
grandes Representantes de la Deidad disponen de la libertad que otorgan la Ciudad Sagrada
(Shamballa) y la Nueva Jerusalén (la Jerarquia). De alli que sean excepcionales debido a sus
contactos, y que hasta ahora hayan existido relativamente muy pocos.

2. Los que pertenecen a la linea de los profetas. Establecen contacto con el Plan en
elevados momentos intuitivos y saben lo que contiene el futuro inmediato. No me refiero aqui
a los profetas hebreos, tan familiares para Occidente, sino a todos aquellos que perciben con
claridad lo que debe hacerse para llevar a la humanidad de la oscuridad a la luz, teniendo por
base, la situacion tal como existe y mirando hacia un futuro de divina consumacion. Poseen
una clara imagen mental de lo que es posible realizar, y el poder para sefialarlo a los pueblos
de su época. Necesariamente incluye a quienes tienen una vision relativamente clara del
cuadro y objetivos cosmicos y a quienes simplemente ven el proxima paso que ha de dar la
raza o la nacion. Isaias y Ezequiel fueron los Unicos profetas hebreos que tuvieron una
profética y verdadera vision cosmica. Los otros eran pequefios hombres inteligentes que, por
el andlisis y la deduccion, determinaron el futuro inmediato e indicaron las posibilidades
inmediatas, pero no tuvieron una intuicion reveladora directa. En el Nuevo Testamento, Juan,
el discipulo amado, tuvo el privilegio de percibir un cuadro cdsmico y una verdadera vision
profética, que personifico en el Apocalipsis, siendo el tinico que logro esto, y lo hizo debido a
su amor profundo, sabio e incluyente. Su intuicion fue enfocada a través de la profundidad e
intensidad de su amor como sucedio con su Maestro, el Cristo.

3. Los verdaderos sacerdotes. Son sacerdotes por vocacion espiritual y no por eleccion.
La errénea interpretacion de las atribuciones y deberes de un sacerdote ha conducido a la
Iglesia, en Oriente y en Occidente, a su desastrosa posicion autoritaria. La mayor parte del
clero de las religiones de todo el mundo carece de ese amor a Dios y del verdadero incentivo
espiritual que reconoce a Dios inmanente en toda la naturaleza y expresa singularmente dicha
divinidad en el hombre. No los guia el amor, ni los orienta ni les sirve de intérprete. De aqui
el dogmatismo de los tedlogos, su ridicula y profunda conviccidon de que su interpretacion es
correcta, su frecuente crueldad, embozada en su enunciacidon de correctos principios y buenas
intenciones, aunque también existe el verdadero sacerdote en todas las religiones. Es amigo y
hermano de todos; debido a su profundo amor posee sabiduria; despierta su intuicion (si es de
tipo mental y posee entrenamiento mental), siendo la revelacion su recompensa. Reflexionen
sobre esto. Los verdaderos sacerdotes no abundan ni se encuentran s6lo en las denominadas
"ordenes sagradas".

4. Los misticos u ocultistas prdcticos. Estos, en virtud de una vida disciplinada, una
ardiente aspiracion y un intelecto entrenado, han podido evocar la intuicion y, por lo tanto,
estan personalmente en contacto con la verdadera fuente de la divina sabiduria. Su funcién
consiste en interpretarla y formularla en sistemas transitorios de conocimiento. Existen
muchos de ellos, trabajan pacientemente hoy en el mundo y no son conocidos ni buscados por
los irreflexivos. Deben "congregarse" en esta hora de necesidad mundial y hacer que su voz
sea escuchada con claridad. Dichas personas estan convirtiendo el sentido de dualidad en una
unidad conocida; su preocupacién por la realidad y su hondo amor hacia la humanidad les ha
despertado la intuicion. Cuando tiene lugar este despertar, desaparecen las barreras, y el

74



verdadero conocimiento, como resultado de la sabiduria revelada, constituye la ofrenda de
tales personas a su raza y a su época.

Estos cuatro grupos se ocupan de reemplazar la ilusion por la intuicion, lo cual constituye
la resolucidn inicial de los pares de opuestos, porque no existe tal resolucion sin la ayuda del
intelecto, pues el intelecto por medio del analisis, la discriminacion y el correcto
razonamiento indica lo que debe hacerse.

b. Contraste entre Espejismo e [luminacion.

Uno de los simbolos mas apropiados, mediante el cual podemos vislumbrar la naturaleza
del espejismo, es imaginarnos el plano astral en tres de sus niveles (segundo, tercero y cuarto,
contando de arriba abajo), como un pais cubierto por una densa bruma de diversas densidades.
La luz del hombre comun, similar a la de los faros de un automovil, que poseen su propio
reflector, sirve solo para intensificar el problema y no penetra las nieblas ni las brumas.
Simplemente las pone de relieve, de manera que su densidad y sus efectos desalentadores
llegan a ser mas evidentes. Revela la condicion de la bruma y nada mas. Lo mismo ocurre en
el plano astral en relacion con el espejismo; la luz autoinducida y autogenerada que esta en el
hombre, no puede penetrar ni disipar las brumosas penumbras ni las condiciones miasmaticas.
La tnica luz que puede disipar las brumas del espejismo y evitar sus malos efectos en la vida,
es la del alma, que como haz de luz pura y disipadora, posee la curiosa y singular cualidad de
revelar, disipar e inmediatamente iluminar. La revelacion concedida, diferente a la de la
intuicion, revela aquello que el espejismo vela y oculta, siendo una revelacion peculiar del
plano astral condicionada por sus leyes. Esta particular utilizacioén de la luz del alma adopta la
forma de una concentracion de luz (emanando del alma., via la mente) enfocada sobre el
espejismo particular o especifico, general y mundial; asi se revela la naturaleza del espejismo,
se descubre su cualidad y fundamento y se pone fin a su poder mediante un constante y
prolongado periodo de concentracion, dedicado a disipar dicha condicion.

En la tercera parte de este libro consideraremos detalladamente la técnica para emplear la
luz cientificamente; por lo tanto, no elaboraré el tema ahora. Unicamente me ocuparé de
aquello que les permitira, como grupo, iniciar su tan esperada tarea para resolver el problema
de disipar el actual espejismo mundial al menos en algunos de sus aspectos. No definiré aqui
el espejismo ni daré ejemplos de su actividad, como lo hice con la ilusion y su opuesta
analogia, la intuicion, puesto que ya he abarcado el tema con bastante amplitud en la primera
parte, la cual sélo tienen que leer y consultar respecto a lo que voy a impartirles ahora.

Sin embargo, definiré brevemente lo que significa iluminacion, pidiéndoles que tengan en
cuenta que aqui no estamos tratando con la iluminacion que revela la realidad o la naturaleza
del alma, o que esclarece la vision que tienen ustedes del reino del alma, sino la iluminacién
que arroja el alma al mundo del plano astral. Esto implica el uso consciente de la luz y su
empleo, primero, como faro que escudriiia el horizonte astral, localizando el espejismo, causa
de las dificultades, y segundo, como enfocada distribucion de luz, dirigida intencionalmente a
esa zona del plano astral en que se ha determinado realizar un esfuerzo para disipar la bruma y
niebla concentradas alli.

En consecuencia existen ciertas premisas bdasicas que podrian exponerse de la manera

75



siguiente:

1.

La cualidad y la principal caracteristica del alma es luz. Por lo tanto, si el discipulo y el
trabajador han de emplear esa luz y expresar esa cualidad, ante todo deben establecer y
reconocer el contacto con el alma, a través de la meditacion.

La cualidad del plano astral su principal caracteristica- es espejismo. Es el campo
donde debe librarse la gran batalla de los pares de opuestos, siendo la expresion de
antiguos deseos ilusorios, engafiosos y falsos por un lado, y por otro un elevado anhelo
espiritual por aquello que es real y verdadero. Debe recordarse que el deseo astral, la
emotividad errénea y egoista, la reaccion astral a las realidades de la vida diaria, no son
naturales del alma y constituyen oportunamente una condiciéon que sirve para velar
totalmente la verdadera naturaleza del hombre espiritual.

Debe entonces establecerse una relacion entre el alma y el plano astral, via el cuerpo
astral del discipulo. Este debe considerar al cuerpo astral como el mecanismo que
responde al mundo de las emociones y como el unico instrumento por el cual su alma
puede hacer contacto con ese nivel de expresion temporario o breve, seguin el caso. El
discipulo tiene, por lo tanto, que establecer contacto con el alma y hacerlo
conscientemente y con el necesario énfasis, para poder llevar la luz del alma a su
propio cuerpo astral y alli aprender a enfocarla en el centro llamado plexo solar y,
desde ese punto de realizacion, trabajar en el plano astral en la ardua tarea de disipar el
espejismo.

Cuando se ha establecido esta linea de contacto, y el alma, el cuerpo astral y el plano
astral estan intimamente relacionados, el discipulo debe llevar la luz enfocada en el
plexo solar (donde ha sido localizada momentaneamente) al centro cardiaco, debiendo
mantenerla constantemente alli y trabajar consistente y perseverantemente desde ese
centro superior. Podria aqui repetir una antigua instruccion para discipulos, extraida de
los Archivos de la Jerarquia, que se refiere a este proceso especifico. Les daré¢ una
breve e inadecuada parafrasis de esta antigua expresion simbdlica:

"El discipulo permanece, y de espaldas a la bruma ilusoria mira hacia el Oriente, desde donde

5.

debe fluir la luz. Dentro de su corazon acopia toda la luz disponible y, desde ese
punto de poder entre los omoplatos, la luz brilla”.

El discipulo debe evitar toda sensacion de tension o tirantez y aprender a trabajar con
fe pura y amor. Cuanto menos sienta y se preocupe por sus propios sentimientos o
sensacion de realizacion o norealizacion, habrd mayor probabilidad de que el trabajo
prosiga con eficacia y el espejismo sea lentamente disipado. En esta tarea no hay prisa.
Lo muy antiguo no puede ser disipado inmediatamente, no importa cuan buena sea la
intencion y la exactitud con que se capte la técnica necesaria.

Como habran podido observar, existen elementos peligrosos en este trabajo; a no ser que
los miembros del grupo estén alerta y cultiven el habito de vigilar cuidadosamente, pueden
sufrir el sobreestimulo del plexo solar, hasta haber dominado el proceso de transferir
rapidamente la luz del alma y la innata luz del cuerpo astral, enfocadas ambas en el plexo
solar, al centro cardiaco, entre los omodplatos. Por lo tanto, les advertiré a cada uno y a todos,

76



que vayan con mucho cuidado y si sufren algun trastorno en el plexo solar o se produce una
acrecentada inestabilidad emocional, no deben preocuparse indebidamente. Les pido que
consideren el fendmeno de perturbacion, simplemente como una dificultad momentanea,
incidental al servicio que estan tratando de prestar. Si solo le prestan esta inteligente atencion,
sin afectarse o perturbarse, no tendran malos resultados.

Referente al trabajo grupal mencionado en estas lineas, continuaran con la meditacién
grupal como indiqué anteriormente, y —cuando hayan llegado a la tercera etapa de la
meditacion grupal— trabajardn juntos de la manera siguiente. D. enla N. E., p. 70, T. 1.

Tercera Etapa.

1. Habiéndose vinculado con los hermanos del grupo, luego se han de llevar a cabo las
indicaciones dadas simbolicamente en el antiguo escrito que he parafraseado anteriormente.

a. Vincularse conscientemente con el alma y comprender que dicha vinculacion es una
Realidad.

b. Llevar la luz del alma, mediante el poder de la imaginacién creadora, directamente
al cuerpo astral y desde alli al centro denominado plexo solar —la linea de menor
resistencia.

c. Transferir la luz del alma y la innata luz del cuerpo astral desde el centro del plexo
solar al centro cardiaco, por un acto definido de la voluntad.

2. Luego, imaginativamente, volver la espalda al mundo del espejismo, enfocando en el
alma el ojo de la mente, cuya naturaleza es AMOR.

3. Entonces se ha dejar que transcurran algunos minutos a fin de estabilizarse para realizar
el trabajo, y en forma definida y consciente enfocar en el centro cardiaco la luz disponible,
proveniente de todas las fuentes. Imaginar a ese centro, entre los omoplatos, como un sol
radiante. Podria sefalar aqui que ese centro, en el individuo, es la analogia microcosmica del
"Corazon del Sol" que estd siempre dirigido por el "Sol central espiritual", localizado en la
cabeza. Deben imaginarlo con toda claridad en la conciencia, pues implica la actividad dual,
aunque sintética, de la cabeza y el corazon.

4. Después se ha de visualizar un haz amplio y brillante, de luz blanca y pura, que fluye
del centro cardiaco, entre los omoplatos, y va hacia al espejismo ya localizado, que el grupo
esta tratando de disipar. Donde estd ubicada esta zona lo mencionaré, a continuacion:

5. Cuando inspirados por el deseo y la fuerza hayan definido esto con toda claridad en sus
mentes y visualizado claramente el cuadro simbolico, entonces visualizaran el haz de luz
individual fusionado con los haces que proyectan sus hermanos de grupo. De esta manera una
gran afluencia de luz dirigida, proveniente de varios aspirantes entrenados (;estan ustedes
entrenados?), afluird a esa zona de espejismo que, supongo, estan tratando de disipar.

6. Realicen este trabajo durante cinco minutos con intensa concentracion, luego procedan
como se indic6 en la cuarta etapa del delineamiento de la meditacion.

71



Al definir la iluminacion como la antitesis del espejismo, es evidente que mis
observaciones deben estar limitadas logicamente a ciertos aspectos de la iluminacion y
solamente concernirdn a esos modos de trabajar en forma dirigida y a esas presentaciones del
problema que se referirdn al empleo de la luz en el plano astral y, particularmente, en
conexion con el trabajo que ustedes se han propuesto realizar. Existen muchas otras posibles
definiciones, porque la luz del alma es como un inmenso faro, cuyos haces luminosos pueden
ser dirigidos en muchas direcciones y enfocados en muchos niveles. Sin embargo, inicamente
nos interesa aqui su uso especializado.

La iluminacion y la luz del conocimiento son considerados términos sindbnimos; muchos
espejismos deben ser disipados y dispersados cuando estdn sujetos a la potencia de la mente
informativa, porque la mente es esencialmente el subyugador de la emocién, mediante la
presentacion de un hecho. El problema consiste en inducir al individuo, la raza o la nacion,
que actia bajo la influencia del espejismo, a que invoque el poder mental de analizar la
situacion y someterla a un sereno y frio escrutinio. El espejismo y la emocion se intercambian
mutuamente y la emotividad, por lo general, es tan intensa, en relacion con el espejismo, que
resulta imposible introducir la luz del conocimiento con facilidad y efectividad.

La iluminacion y la percepcion de la verdad son también términos sindnimos, pero debe
recordarse que la verdad, en este caso, no es la verdad existente en los planos abstractos
cognoscibles verdad que puede ser formulada y expresada en términos y féormulas concretas.
Cuando entra la luz de la verdad el espejismo desaparece automaticamente, aunque sea solo
durante un periodo breve. Aqui nuevamente surge una dificultad, porque a muy pocas
personas les interesa enfrentar la verdad real, pues implica que han de abandonar
oportunamente el tan apreciado espejismo, adquirir la capacidad de reconocer el error y
admitir las equivocaciones, y esto no lo permitira el falso orgullo de la mente. Puedo
asegurarles que la humanidad es uno de los factores mas poderosos para liberar el poder
iluminador de la mente, cuando refleja y trasmite la luz del alma. El enfrentar en forma
determinada la vida real y reconocer decididamente la verdad —fria, serena y
desapasionadamente— facilitard enormemente la evocacion de la afluencia de luz que bastara
para disipar el espejismo.

Ya que estamos tratando el problema del espejismo y de la iluminacion, podria ser de valor
aqui ocuparnos de un determinado espejismo, y pediria al grupo que ayude a disiparlo. Me
refiero al espejismo de la separatividad. El trabajo a realizar en esta linea tendra
implicaciones muy practicas y saludables, porque ninguno de ustedes (como lo descubriran)
sera capaz de trabajar eficazmente en este asunto si tiene cualquier sensacion de
separatividad; esta reaccion separatista puede expresarse como odio, antipatia activa o critica
verbal —y quizas en algunos casos, como las tres. Existen fuerzas que personalmente pueden
ser consideradas como separatistas o causa de separacion. Quiero recordarles que los muy
apreciados puntos de vista y las muy queridas creencias de aquéllos contra quienes ustedes
mentalmente se oponen (a menudo bajo el disfraz de una firme adhesion a lo que consideran
como correctos principios) son para ellos correctos y a su vez creen que los puntos de vista de
ustedes son erroneos y los consideran como separatistas en sus efectos y base de las
dificultades. En su posicion, son tan sinceros como ustedes y estan tan ansiosos de lograr la
actitud correcta también como ustedes. Esto con frecuencia se olvida y quiero recordarselos.
Podria también ilustrar este punto sefialdindoles que el odio o (si les parece muy fuerte la

78



palabra odio) la antipatia que algunos de ustedes puedan sentir por las actividades que
desarrolla el gobierno aleman y por lo que se ha hecho contra el pueblo judio podria, con
igual justificativo, volcarse contra los mismos judios. Estos han sido siempre separatistas y se
han considerado como "los elegidos del Sefior" y nunca se han asimilado a ninguna nacion.
Lo mismo puede decirse de los alemanes, pues evocan en otras personas la misma reaccion
que ellos sienten contra los judios, aunque no los persigan fisicamente. Ninguna de esas
actitudes, como bien saben, se justifica desde el angulo del alma; ambas son erroneas, y éste
es un punto de vista que el judio y el antijudio deben comprender oportunamente y, por medio
de la comprension, darle fin.

Menciono esto porque voy a pedirles que se ocupen de este antiguo y mundial espejismo
—el espejismo del odio contra el judio. Entre los miembros de este grupo existen aquéllos que,
por lo menos en pensamiento, son violentamente antialemanes, y otros, definida, aunque
inteligentemente, antijudios. Les pediria a aquellos que cultivan estas tendencias que
reconozcan el problema que los enfrenta. Es tan antiguo y se halla tan profundamente
arraigado en la conciencia de la raza, que es mucho mas grande de lo que el individuo puede
visualizar; en consecuencia, el punto de vista individual es tan limitado, que la utilidad
constructiva se perjudica grandemente. Después de todo, el punto de vista del "perseguido” no
es necesariamente el unico ni tampoco el correcto. Los alemanes y los judios merecen nuestro
amor impersonal, especialmente porque ambos son culpables (si es que cabe el término) de
cometer las mismas faltas y errores basicos. El aleméan es poderosamente consciente de la
raza, igual que el judio. El alemdn es separatista en su actitud hacia el mundo y también lo es
el judio. El aleman insiste hoy en la pureza racial, cosa que el judio ha insistido durante
siglos. Un pequefio grupo de alemanes son anticristianos, igualmente lo son un pequefio
nimero de judios. Podria continuar acumulando semejanzas, pero las mencionadas bastaran.
Por lo tanto, la antipatia que ustedes sienten por un grupo, no tiene mayor justificativo que el
negarse a reconocer y justificar las actividades y actitudes de los otros. Lo semejante con
frecuencia rechaza y se aparta de lo semejante, y los alemanes y los judios son curiosamente
semejantes. Asi como innumerables ingleses y la mayor parte de los britanicos son romanos
que han reencarnado, también muchos alemanes son judios que han reencarnado. De alli la
similitud de sus puntos de vista. Esta es una querella familiar, y nada hay mas terrible que
esto.

Les voy a pedir que en su meditacion grupal incluyan a los alemanes y a los judios y
envien el amor grupal a esa separacion que existe en la familia humana entre hermanos. Por lo
tanto traten, antes de iniciar la meditacion, de liberarse emocional y mentalmente de todo
antagonismo y odio latente, cualquier idea preconcebida de lo correcto o incorrecto, para que
puedan simplemente apoyarse en el amor de sus almas, recordando que los judios y los
alemanes son almas como ustedes y de idéntico origen y con objetivos y experiencias vitales.

Cuando difundan la corriente de luz blanca y pura (como les indiqué en la tercera etapa),
procuren que afluya a través de ustedes, con pureza y claridad, como una sola corriente.
Luego traten de bisectarla en partes o porciones iguales una corriente de luz y amor viviente
dirigida a los judios y la otra a los alemanes. Lo que tendra valor es la cualidad del amor y no
la exactitud del andlisis ni la perfeccion de la técnica.

c. Contraste entre Maya e Inspiracion.

79



Entramos aqui definitivamente en el ambito de la sustancia material, siendo esencialmente
y en forma particular, el reino de la fuerza. Maya es predominantemente, para el individuo, el
conjunto de fuerzas que controlan sus septenarios centros de fuerza, excluyendo, debo
recalcarlo, la energia controladora del alma. Observaran por lo tanto, que toda la humanidad,
hasta que el hombre llega al Sendero de Probacion, se halla controlada por maya, porque un
hombre sucumbe a maya cuando es controlado por cualquier fuerza o fuerzas, no por energias
que provienen directamente del alma, que condicionan y controlan a las fuerzas menores de la
personalidad, como oportuna e inevitablemente deben hacerlo y lo haran.

Cuando un hombre esta controlado por las fuerzas fisicas, astrales y mentales, esta
convencido de que tales fuerzas para él son correctas. Aqui reside el problema de maya. Sin
embargo, cuando dichas fuerzas controlan al hombre, se manifiestan como actitud separatista
y producen un efecto que nutre y estimula la personalidad y no permite penetrar la energia del
alma, la verdadera individualidad. Este andlisis debera ser iluminador para ustedes. Si
hombres y mujeres permitieran que el verdadero hombre interno o espiritual analice sus vidas
mas concienzudamente, podrian determinar qué combinacion de energia condiciona la
actividad de sus vidas y no continuarian actuando —como hasta ahora— tan ciega, inadecuada
e ineficazmente.

Por esta razon tienen tanto valor e importancia el estudio y la comprension de los moviles,
pues tal estudio determina intelectualmente (si es investigado con propiedad) qué factor o
factores inspiran la vida diaria. Esta afirmacion es digna de una cuidadosa consideracion. Les
preguntaria: ;Cual es el principal movil que los hace actuar? Cualquiera que sea, condiciona y
determina la tendencia predominante en su vida.

A muchas personas, particularmente la masa ignorante, solo les inspira el deseo --material,
fisico y momentaneo. El deseo animal por satisfacer los apetitos animales; el deseo material
por los bienes y las comodidades de la vida material; el deseo de obtener ‘“cosas”,
comodidades y seguridad econdmica, social y religiosa- controla a la mayoria. El hombre se
halla influido por la forma mas densa de maya, estando las fuerzas de su naturaleza
concentradas en el centro sacro. Otros estan impulsados por cierta forma de aspiracion o
ambicidn aspiracion por algin paraiso material (la mayoria de las religiones pintan al cielo de
esta manera), ambicion de poder, deseo de satisfacer los apetitos emocionales o estéticos y
poseer realidades mas sutiles, tranquilidad emocional, equilibrio mental y seguridad de que
los deseos superiores seran cumplidos. Todo esto es maya en su forma emotiva, y no es lo
mismo que espejismo. En el caso del espejismo, las fuerzas de la naturaleza del hombre estan
asentadas en el plexo solar; en el caso de maya, estdn asentadas en el centro sacro. El
espejismo es sutil y emocional. Maya es tangible y etérico.

Las fuerzas de maya actiian, motivan y energetizan la vida del hombre comun. Se halla
indefenso bajo su influencia porque le inspiran todo su pensamiento, aspiracion y deseo y
todas sus actividades en el plano fisico. Su problema es doble:

1. Permitir que todos sus centros sean inspirados por el alma.

2. Trasmutar las fuerzas de los centros inferiores que controlan la personalidad, en las
energias de los centros situados encima del diafragma, las cuales responden
automaticamente a la inspiracion del alma.

80



Este pensamiento explica en qué consiste el poder y el valor simbolico de los ejercicios de
respiracion, cuya finalidad es lograr que el alma controle, aunque los métodos empleados son,
en la mayoria de los casos, definidamente indeseables; sin embargo el desarrollo incipiente de
la vida mental, inevitablemente determinard y condicionard. Los métodos empleados, quizas
no resguarden de ciertos males y resultados desastrosos, al indefenso cuerpo fisico; sin
embargo, a la larga y en ultimo analisis, podran condicionar la experiencia futura
(probablemente en otra vida) en tal forma, que el aspirante estard mas capacitado para actuar
como alma, que quizas de otra manera no lo hubiese hecho.

Al finalizar con esta particular instruccion sobre el espejismo, quisiera llamar la atencion
del grupo, sobre las frases esotéricas que di a D. L. R. antes de que abandonara el grupo.
Estan relacionadas definidamente con el trabajo grupal y quisiera que las estudiaran y
consideraran cuidadosamente. El Antiguo Comentario, al referirse a aquéllos cuyo dharma
consiste en disipar el espejismo del mundo, utiliza las siguientes frases iluminadoras:

"Llegan y permanecen. Permanecen en medio de formas que giran unas de rara belleza
y otras de horror y desesperacion, no miran aqui o alld, sino que permanecen con sus
rostros hacia la luz. Asi, a través de sus mentes, fluye la pura luz que disipa las brumas.

"Llegan y descansan. Cesa su tarea externa, haciendo una pausa para realizar un
trabajo diferente. En sus corazones hay sosiego. No corren de un lado a otro, sino que
constituyen un punto de paz y reposo. Aquello que en la superficie vela y oculta lo real
empieza a desaparecer, y desde el corazén en reposo se proyecta un haz de fuerza
disipadora, que se mezcla con la luz brillante, entonces las brumas creadas por el hombre
desaparecen.

"Llegan y observan. Poseen el ojo de la vision y también el poder de dirigir
correctamente la fuerza necesaria. Ven el espejismo del mundo, y al verlo, perciben detras
de ¢l la verdad, la belleza y la realidad. Asi, a través del ojo de budi, llega el poder de
disipar los velos y los ondulantes espejismos de ese mundo ilusorio.

"Permanecen, descansan y observan. Esa es su vida y tal el servicio que rinden a las almas
de los hombres."

Les recomiendo que reflexionen cuidadosamente sobre estas lineas. No solo les diran cual es
su campo de servicio grupal sino también la actitud deseable a seguir en la vida personal de
cada miembro del grupo.

Quisiera también, en este punto, tratar ligeramente un factor de real importancia en este
trabajo y repetir mi advertencia anterior. Recuerden que es particularmente esencial para este
grupo, realizar el esfuerzo para liberarse de la irritabilidad, o de aquello que en el libro Agni
Yoga se le denomina "peligrosidad" (palabra muy peculiar pero satisfactoria). La irritabilidad
prevalece excesivamente en estos dias de tension nerviosa y pone en peligro el progreso,
retardando los pasos del discipulo que recorre el Camino. Puede producir una peligrosa
tension grupal si estd presente en alguno de ustedes; esta inducida tension grupal puede
interferir en el libre juego del poder y la luz, y se supone que ustedes han de utilizar, aunque
los otros miembros del grupo sean inconscientes de la fuente de emanacion. La irritabilidad
genera, de manera definida, un veneno que se localiza en la region del estomago y del plexo
solar; es una enfermedad, si puedo usar esta palabra, del centro llamado plexo solar y, en
forma alarmante, es muy contagiosa. Por lo tanto vigilen cuidadosamente y recuerden que de

81



acuerdo a como puedan vivir centrados en la cabeza y en el corazdén, terminaran con la
enfermedad de la "peligrosidad" y ayudaran a transferir las fuerzas del plexo solar al centro
cardiaco.

d. Contraste entre el Morador y su opuesto, el Angel de la Presencia.

El tema del Morador y su relacion con el Angel (forma simbélica de tratar una gran
relacion y posibilidad y un gran hecho de la manifestacion) recién ahora es posible
considerarlo. S6lo cuando el hombre se convierte en una personalidad integrada, surge
verdaderamente el problema del Morador, y Unicamente cuando la mente esta alerta y la
inteligencia organizada (como sucede hoy en gran proporcion) le es posible al hombre
percibir en forma inteligente y no misticamente, al Angel, y asi intuir la PRESENCIA. Sélo
entonces asume enormes proporciones el asunto referente a los obstaculos que personifica el
Morador y las barreras que impiden el contacto espiritual y la realizacion. Pueden ser
considerados benéficamente y darse los pasos para inducir la accion correcta; Uinicamente
cuando se haya producido una fusion adecuada en la humanidad, aparecerd el Gran Morador
en el Umbral humano como una entidad integrada, apareciendo el Morador en sentido
nacional o racial, esparciendo y vitalizando el espejismo nacional, racial y planetario,
fomentando y nutriendo los espejismos individuales y evidenciando inconfundiblemente el
problema. Sélo entonces la relacion entre el alma de la humanidad y las fuerzas que ha
generado su antigua y potente personalidad, puede asumir proporciones que exigen una
actividad drastica y colaboracion inteligente.

Ha llegado ya ese momento, y en los dos libros, Los Problemas de la Humanidad y La
Reaparicion de Cristo y también en los Mensajes de Wesak y de la Luna llena de junio, he
tratado esta actual y urgente situacion, que constituye en si la garantia del progreso humano
hacia su meta destinada, asi como también la comprobacion de los principales obstaculos para
alcanzar la realizacion espiritual. Lo que ahora vamos a considerar es de primordial
importancia para quienes se estan entrenando para la iniciacion. Dije "entrenandose", no que
recibirian la iniciacion en esta vida. No sé si lo logrardn; el asunto y el destino proyectado por
sus propias almas estdn en sus manos. El problema esencial de ustedes es aprender a manejar
al Morador en el Umbral, y asegurarse cuales son los procesos y procedimientos que pueden
llevar a cabo la importante actividad para obtener la fusion. Al producirse esta fusion, el
Morador "desaparece y ya no se lo ve, aunque todavia funcione en el plano externo como
agente del Angel; la luz absorbe al Morador, y en la oscuracion radiante pero magnética- esta
antigua forma de vida desaparece, aunque conserva todavia su forma; descansa y trabaja, pero
ya no es ella misma". Tales son las paradojicas afirmaciones contenidas en el Antiguo
Comentario.

Anteriormente he definido en términos muy simples la naturaleza del Morador, sin
embargo, quisiera extenderme sobre uno o dos puntos y hacerles una o dos nuevas
sugerencias las que —por razones de claridad y para una mdas rapida comprension—
clasificaremos de la manera siguiente:

1. El Morador en el Umbral es esencialmente la personalidad; unidad integrada,

compuesta de fuerzas fisicas, energia vital, fuerzas astrales y energias mentales,
constituyendo la suma total de la naturaleza inferior.

82



2. El Morador adquiere forma cuando el hombre ha reorientado conscientemente su vida,
impresionado por su alma; entonces toda la personalidad estad tedricamente encaminada
a alcanzar la libertad de servir. El problema consiste en convertir en experiencia la
teoria y la aspiracion.

3. Durante un tiempo muy prolongado, las fuerzas de la personalidad no constituyen el
Morador. El hombre no estd en el umbral de la divinidad ni tiene conocimiento
consciente del Angel, siendo sus fuerzas incoativas. Trabaja inconscientemente en su
ambito, y es aparentemente victima de las circunstancias y de su propia naturaleza,
sintiendo la tentacion y el deseo por la actividad y la existencia en el plano fisico. Sin
embargo, cuando la vida del hombre esta regida por la mente, el deseo o la ambicién y,
por lo menos en gran medida, es controlada por la influencia mental, el Morador
empieza a adquirir forma como fuerza unificada.

4. Las etapas en que el Morador en el Umbral es reconocido, sometido a una disciplina de
discriminacion y finalmente controlado y dominado, son principalmente tres:

a. Cuando la personalidad domina y rige la vida, ambicion y meta que constituye el
esfuerzo vital del hombre. Entonces el Morador controla.

b. Cuando se produce una creciente separacion en la conciencia del discipulo. El
Morador o personalidad, es entonces impulsado en dos direcciones: una, hacia la
persecucion de ambiciones y deseos personales en los tres mundos; otra, donde el
Morador hace el esfuerzo ( observen esta expresion ) para permanecer en el umbral
de la divinidad y ante el Portal de la Iniciacion.

c. Cuando el Morador busca conscientemente la colaboracion del alma y, aunque
todavia constituye en si esencialmente una barrera para el progreso espiritual, se
halla cada vez mas influido por el alma que por su naturaleza inferior.

5. Cuando se alcanza la etapa final (y muchos ya la estan alcanzando) el discipulo lucha
con mayor o menor éxito para mantener firme al Morador (aprendiendo a "mantener la
mente firme en la luz", controlando asi la naturaleza inferior). De esta manera, domina
gradualmente la fluidez constantemente cambiante del Morador, se efectia su
orientacion hacia la realidad, apartandose de la Gran Ilusién, y el Angel y el Morador
entran lentamente en intima armonia.

6. En las primeras etapas del esfuerzo e intento por controlar sus efectos, el Morador es
positivo y el Alma negativa, en los tres mundos del esfuerzo humano. Luego viene un
periodo de oscilacion, que conduce a una vida equilibrada, donde no predomina ningin
aspecto; después se rompe el equilibrio y la personalidad se va haciendo
paulatinamente negativa y la influencia del alma o psiquis, llega a ser predominante y
positiva.

7. Las influencias astrologicas pueden afectar poderosamente estas situaciones Yy

—hablando en general y dentro de ciertas limitaciones esotéricas— podria destacarse
que:

83



A L0, controla al Morador positivo.
b. GEMINIS.......ccceevveeieenennee. controla los procesos de oscilacion.

C. Sagitario.......cceceeveeuenueenne. controla al Morador negativo.

Habria que afiadir que los tres signos, Escorpio, Sagitario y Capricornio, conducen finalmente

10

11

a la fusion del Morador con el Angel.

El rayo del alma controla y condiciona la actividad del Angel y el tipo de influencia
que ejerce sobre el Morador. Afecta al karma, a las épocas y a las estaciones del afio.

El rayo de la personalidad controla al Morador, en las primeras etapas, hasta el
momento en que el rayo del alma comienza a producir un acrecentado efecto. Como ya
saben, el rayo de la personalidad es una combinacion de tres energias que producen la
cuarta —el rayo de la personalidad—, mediante su interrelacion, durante un largo
periodo de tiempo.

Por lo tanto, los cinco tipos de energia que he indicado como de primordial
importancia en sus propias vidas, cuando les expliqué la naturaleza de los cinco rayos
que los controlan, rigen también la relacion entre el Morador y el Angel, tanto en el
individuo como en toda la humanidad. Estas cinco energias son en si el rayo del cuerpo
fisico, el rayo astral, el rayo mental, el rayo de la personalidad y el rayo del alma.

Los rayos que rigen y condicionan a la humanidad y al actual problema del mundo, son
los siguientes:

a. Elrayodel Alma ... 2do......... la humanidad debe expresar amor.

b. El rayo de la Personalidad...3ro.......... el desarrollo de la inteligencia, para
trasmutarla en amor-sabiduria.

c. Elrayo de la Mente .............. Sto......... realizacion cientifica.

d. Elrayoastral ... 6to......... desarrollo idealista.

e. El rayo fisico......cccccecvveerunennns 7mo........ organizacion y negocios.

El rayo del alma controla durante todo un periodo de vida. Los rayos de la personalidad
dados anteriormente, corresponden a la Era de Piscis que ya comienza a desaparecer, sin
embargo han condicionado definida e irrevocablemente a la humanidad.

Observaran también que no figura el primer Rayo de Voluntad o Poder, ni tampoco el

cuarto Rayo de Armonia a través del Conflicto. Este cuarto rayo estd siempre activo,
porque controla en forma peculiar a la cuarta Jerarquia creadora y podria considerarse
que constituye el rayo basico de la personalidad de la cuarta Jerarquia creadora. El dado
anteriormente es un rayo transitorio y efimero de la personalidad, en una encarnacion
menor.

84



12. En la era acuariana que estd entrando rdpidamente, el Morador presentara fuerzas de la
personalidad algo diferentes:

a. Rayo de la Personalidad .....4to........ de efecto creador
b. Rayo de la Mente ............... Sto......... basico y determinante.
c. Rayo astral.......cc.ccccvveennnn. 6to.......... incentivos condicionadores.
d. Rayo fisico......cccccverurrennennne. 7mo........ rayo entrante.

13. Cada gran ciclo zodiacal constituye una encarnaciéon de la familia humana, y cada gran
raza constituye un acontecimiento algo similar, esto ultimo es sin embargo mas
importante en lo que respecta a la comprension y conciencia humanas. La analogia
corresponde a las pocas encarnaciones importantes de la vida del alma, en contraste con
las numerosas e importantes encarnaciones que rapidamente se suceden. Entre las
encarnaciones importantes tres se destacan: las razas Lemuria, Atlante y Aria.

14. Cada raza ha producido su propio tipo de Morador en el Umbral, que tuvo que enfrentar
al finalizar el ciclo espiritual (no el fisico, que continlia hasta cristalizarse), cuando
alcanzd la madurez y fue posible cierta iniciacién para la humanidad evolucionada de
cada raza.

15. Cuando una encarnacién racial y un ciclo zodiacal se sincronizan (lo cual no siempre
sucede) tiene lugar un significativo e importante enfoque de atencién del Morador sobre
el Angel y viceversa. Esto es lo que ocurre en la actualidad al finalizar la era pisceana y
también lo sera cuando la raza Aria haya alcanzado la madurez y un desarrollo
relativamente elevado. El discipulado es signo de madurez, y cuando se ha alcanzado
¢sta, se enfrenta al Morador. La raza Aria esta preparada para el discipulado.

16. El desarrollo de la sensibilidad, en el individuo y en la raza, indica la inminencia del
reconocimiento del Angel desde ambos puntos de vista y lo inmediato de la oportunidad.
Esta oportunidad nunca ha sido tan real como ahora para lograr una activa fusion.

17. Las lineas de demarcacion entre las zonas reconocidas de influencia, entre el Morador y
el Angel, son hoy més evidentes que nunca en la historia de la raza. El hombre conoce la
diferencia entre lo correcto y lo incorrecto y sabe ya elegir el camino a seguir. En la crisis
racial atlante (crisis humana total) cuya historia se halla perpetuada en E/ Bhagavad Gita,
en el relato que hace de Arjuna simbolo del discipulo de esa época y del discipulo
mundial actual- cuando se hallaba totalmente desorientado, no es muy aplicable en esta
época. Los discipulos del mundo y el discipulo mundial ven la situacion actual con
bastante claridad. ;Triunfara la comodidad personal, o se sacrificard amorosa y
comprensivamente al Morador, por el Angel? Este es el mayor problema.

Les pediria que realicen dos cosas: estudien las ideas anteriores a la luz de la presente
crisis mundial y de su propio problema del alma y de la personalidad.

85



La humanidad avanzada permanece, como el Morador, en el mismo umbral de la
divinidad. El Angel se mantiene expectante absorbido por la PRESENCIA, sin embargo esta
preparado para absorber al Morador. La conciencia de la humanidad ha llegado hasta las
mismas fronteras del mundo de los valores espirituales y del Reino de la Luz y de Dios. El
Angel ha "descendido a la tierra" esperando ser reconocido; Cristo fue precursor y simbolo de
este acontecimiento cuando vino hace dos mil afios. Esta situacion concierne a todos los
aspirantes avanzados y puede concernirle a ustedes. También implica a la humanidad como
un todo y a la Jerarquia que se acerca. Desde un punto de vista mas elevado y espiritual, la
conciencia de la humanidad actia hoy por medio de un grupo de servidores, aspirantes y
discipulos mundiales que aumenta constantemente, y sus miembros forman legion.

La humanidad de hoy constituye el Morador, en tanto que la Jerarquia de almas es el
Angel, y detras de El se halla la PRESENCIA de la Deidad Misma, intuida por la Jerarquia y
tenuemente percibida por la humanidad, proporcionando asi esa triple sintesis que constituye
la divina manifestacion en la forma.

Los tres producen poderosas emanaciones (aunque la emanacion de la PRESENCIA, a
través de Shamballa, ha sido inteligentemente restringida desde que la raza humana vino a la
existencia). Los tres poseen auras, si quieren denominarlas asi, y hoy, en los tres mundos, la
del Morador es todavia la mas poderosa, asi como en la vida del aspirante su personalidad
constituye el factor que predomina y predispone. Esta poderosa emanacion humana constituye
el principal espejismo en la vida de la humanidad y del discipulo individual. Es una sintesis
de espejismo, fusionado y mezclado por el rayo de la personalidad, pero precipitado por
efecto de la creciente influencia del rayo del alma. Es la sombra o distorsion de la realidad,
percibida ahora por primera vez, en amplia escala, por la raza humana y puesta de relieve
mediante la luz que brilla en el Angel, el que trasmite energia desde la PRESENCIA.

Asi permanecen, la Humanidad y la Jerarquia. Asi permanecen ustedes, personalidad y
alma, libres para marchar y penetrar en la luz o permanecer pasivos, si asi lo determinan, sin
aprender nada ni ir a ninguna parte; también son libres para volver a identificarse con el
Morador, rechazando la influencia del Angel y la inminente oportunidad y postergando —hasta
un ciclo muy posterior— su determinante eleccion. Esto es verdad tanto para ustedes como
para toda la Humanidad. ;Dominara la actual situacion la personalidad materialista de tercer
rayo de la humanidad, o su alma amorosa llegara a ser el factor mas poderoso, manejando a la
personalidad y sus pequefios asuntos, conduciéndola a una correcta discriminacién y al
reconocimiento de los verdaderos valores, para introducir asi la era en que controlaré el alma
o la Jerarquia? El tiempo lo dira.

Por ahora no impartiré nada mas. Ansio que todos aprendan estas pocas afirmaciones
esenciales, antes de abordar la tercera parte. También quisiera que las instrucciones grupales
generales, recibidas tltimamente, ocupen la mayor parte de su tiempo, interés y atencion. Lo
que se necesita urgentemente, y sobre lo cual quisiera que trabajen, es lograr los ajustes
grupales internos y establecer mas firmemente las relaciones grupales. Ademds quisiera
recordarles que asi como en todo lo manifestado existe una personalidad y un alma grupales,
deben aprender a distinguir claramente entre ambas y poner todo el peso de su influencia,
deseo y presion, a favor del Angel grupal. De esta manera podria acontecer ese maravilloso
reconocimiento para el cual la iniciacion prepara al aspirante la revelacion de la
PRESENCIA.

86



TERCERA PARTE

EL FIN DEL ESPEJISMO

Llegamos ahora a la consideracion de la tercera parte, dedicada al espejismo mundial.
Resulta dificil escribir con claridad sobre este tema porque nos hallamos en medio de su
expresion mas densa la peor que el mundo ha visto- debido a que el espejismo, derivado de
siglos de codicia y egoismo, agresion y materialismo, se ha centralizado en tres naciones,
siendo por lo tanto muy tangible y evidente en su manifestacion. Tres naciones expresan en
forma asombrosa los tres aspectos del espejismo mundial (ilusion, espejismo y maya) y su
poderoso ataque sobre la conciencia de la humanidad depende no sélo de la respuesta de
Alemania, Japon e Italia, a este antiguo miasma, sino también del hecho de que toda nacion
tanto las Naciones Aliadas como las Naciones Totalitarias- estdn contaminadas por esta
condicion universal. La libertad del mundo depende, en consecuenciay en gran  medida, de
esas personas de cada nacién que internamente han evadido una u otra de estas “impresiones
ilusorias y mayicas" del alma humana, que han entrado en un estado de percepcion donde
pueden ver el conflicto en sus implicaciones mas amplias, tal como el que existe entre el
Morador en el Umbral. y el Angel de la PRESENCIA.

Estas personas son los aspirantes, discipulos e iniciados del mundo, que siendo conscientes
del dualismo esencial del conflicto, no lo son mayormente de la triple naturaleza y de la
diversificada situacion que subyace en el conocido dualismo. Su modo de abordar el problema
es por lo tanto mas simple y, debido a ello, tienen hoy, en gran parte, en sus manos, la
direccion del mundo.

Es aqui donde la religion, en su totalidad, se ha desviado. Me refiero a la religion ortodoxa.
A la religion le ha preocupado el Morador en el Umbral, pues los tedlogos han puesto los ojos
sobre el aspecto fenoménico y material de la vida debido al temor que sienten por su
proximidad, y a que el Angel ha sido una teoria y una avida esperanza. El equilibrio se est4
logrando por las actitudes humanitarias predominantes en gran medida, a pesar de cualquier
tendencia teologica. Tales actitudes se afirman en la creencia de la innata rectitud del espiritu
humano, de la divinidad del hombre y de la indestructible naturaleza del alma de la
humanidad. Esto introduce inevitablemente el concepto de la PRESENCIA o de Dios
Inmanente, siendo la resultante de la necesaria rebelion en contra de la creencia de Dios
Trascendente. Esta revolucion espiritual fue totalmente un proceso de equilibrio y no debe
preocupar, pues Dios Trascendente existe eternamente aunque solo pueda ser visto, conocido
y encarado correctamente por Dios Inmanente inmanente en el individuo, en los grupos y en
las naciones, en las organizaciones y en la religion, en toda la humanidad y en la Vida
planetaria misma. La humanidad estd hoy (y lo ha estado durante épocas) luchando contra la
ilusion, el espejismo y el maya. Los pensadores avanzados que se hallan en el Sendero de
Probacion, en el Sendero del Discipulado y en el Sendero de Iniciacion, han llegado a una

87



etapa donde el materialismo y el espiritualismo, el Morador en el Umbral, el Angel de la
PRESENCIA vy el dualismo basico de la manifestacion, pueden verse claramente definidos.
Debido a esta clara demarcacion, las cuestiones que subyacen en los actuales acontecimientos
mundiales, los objetivos de la presente lucha mundial, los modos y métodos para restablecer
el contacto espiritual, tan predominantes en los dias atlantes, perdidos hace mucho tiempo, y
el reconocimiento de las técnicas, que han de introducir la nueva era mundial y su orden
cultural, pueden ser claramente observados y apreciados.

Toda generalizacion es susceptible de error. Sin embargo, podria decirse que Alemania ha
enfocado en si misma el espejismo mundial el més potente y expresivo de los tres
aspectos del espejismo; Japon manifiesta la fuerza de maya, la forma mas cruda de la
fuerza material. Italia, polarizada individual y mentalmente, expresa la ilusion
mundial. Las Naciones Aliadas, con todas sus fallas, limitaciones, debilidades y
nacionalismos, estan enfocando el conflicto entre el Morador y el Angel; de este modo
aparecen simultdneamente los tres aspectos del espejismo y la forma final que
adquiere el conflicto entre el ideal espiritualista y su oponente materialista. Sin
embargo, gradual y decididamente, las Naciones Aliadas estan poniendo todo su
esfuerzo y aspiracion en favor del Angel, restaurando asi el equilibrio perdido y
estableciendo lentamente, en escala planetaria, esos atributos y condiciones que,
oportunamente, dispersardn la ilusion, disiparan el espejismo y desvitalizaran el maya
predominante. Esto lo estan realizando mediante el acrecentado claro pensar de los
pueblos de todas las naciones, para vencer a las tres potencias del Eje, por medio de su
creciente capacidad para concebir, en términos del todo, ideas deseables de un orden o
de una federacion mundial y por la capacidad para discriminar entre las Fuerzas de la
Luz y las potencias del mal o materialismo.

El trabajo que realizan quienes ven el escenario del mundo como la palestra donde se
desarrolla el conflicto entre el Morador en el Umbral y el Angel de la PRESENCIA podria ser
detallado como:

1. EI establecimiento de esas condiciones mundiales, en que las Fuerzas de la Luz
pueden vencer a las Fuerzas del Mal. Esto se realiza por la supremacia de sus fuerzas
armadas, mas su clara vision.

2. Laeducacién de la humanidad para que distinga entre:

a. [Espiritualismo y materialismo, destacando las diferentes finalidades de las fuerzas
combatientes.

b. Participacion y codicia, delineando un mundo futuro donde prevaleceran las
Cuatro Libertades y todos tendran lo necesario para vivir correctamente.

c. Luzy oscuridad, que manifiesta la diferencia entre un iluminado futuro de libertad
y oportunidad, y un sombrio futuro de esclavitud.

d. Fraternidad y separatividad. La primera indica un orden mundial donde los odios
raciales y las diferencias de casta y de religion ya no constituiran una barrera para
el entendimiento internacional, y la otra, el régimen, fomentado por el Eje, de la

88



super raza, de las actitudes religiosas definidas y de los pueblos esclavizados.

e. El todo y la parte, sefialando la época que se aproxima (bajo el impulso evolutivo
del espiritu) donde la parte o el punto de vida asume su responsabilidad por el todo,
y el todo existe para el bien de la parte.

El aspecto oscuridad ha sido el resultado de épocas de espejismo. El aspecto luz esta siendo
puesto de relieve en forma definida por esos aspirantes y discipulos mundiales que, por sus
actitudes, acciones, escritos y declaraciones, estan llevando la luz a los lugares oscuros.

3. La preparacion del camino para las tres energias espirituales, que impulsaran a la
humanidad hacia una era de comprension, conducira a las mentes de los hombres de
todo el mundo a una enfocada clarificacion. Estas tres inminentes energias son:

a. La energia de la intuicion, que disipara gradualmente la ilusion mundial y
acrecentara automaticamente las filas de los iniciados.

b. La actividad de la luz, que disipard, mediante la energia de la iluminacion, el
espejismo mundial y llevard a millares de personas al Sendero del Discipulado.

c. La energia de la inspiracion que, por su potencia arrolladora, como rafaga de
viento, desvitalizard o apartara el poder atractivo de maya o sustancia. Esto liberara
a millares de personas para entrar en el Sendero de Probacion.

4. La introduccion de nueva vida en el planeta, empleando para ello todo medio posible.
El primer paso hacia esta introduccion es la comprobaciéon de que el poder del
materialismo ha sido quebrantado por la completa derrota de las Potencias del Eje, y el
segundo, por la habilidad de las Naciones Aliadas para demostrar (una vez que se haya
realizado) el poder de los valores espirituales, en su empeiio constructivo por restaurar
el orden mundial y asentar las bases que garantizaran un modo de vivir mejor y mas
espiritual. Estas actitudes y empresas constructivas deben ser asumidas por cada
individuo y toda nacion, como entes colectivos. Lo primero ya se ha emprendido. Lo
segundo queda atn por realizar.

5. Hacer conocer a las naciones del mundo las verdades ensefiadas por el Buda, el Sefior
de la Luz, y por el Cristo, el Sefior del Amor. A este respecto podria sefialarse,
basicamente, que:

a. Las Naciones del Eje deben captar la ensefianza del Buda tal como la ensefi6 en las
Cuatro Nobles Verdades y comprender que la causa de todo sufrimiento y angustia
es el deseo el deseo por lo material.

b. Las Naciones Aliadas deben aprender a aplicar la Ley del Amor, como fue
enunciada en la vida de Cristo, y, expresar la verdad de que “ningiin hombre vive
para si mismo" ni tampoco nacién alguna, y que la meta de todo esfuerzo humano
es la comprension amorosa, impulsada por el amor al todo.

&9



Si las vidas y ensefianzas de estos dos grandes Avatares pueden ser comprendidas y forjadas
nuevamente en la vida de los hombres, en el mundo de los asuntos humanos, en el ambito del
pensamiento humano y en la palestra de la vida diaria, el presente orden mundial (que en la
actualidad es, en gran medida, desorden) puede ser modificado y cambiado, para que un
nuevo mundo y una nueva raza de hombres puedan venir gradualmente a la existencia. La
renunciacion y la voluntad de sacrificarse deberia ser la nota clave del periodo intermedio
después de la guerra, previamente a la inauguracion de la Nueva Era.

Los estudiantes deben recordar que todas las manifestaciones y cada periodo de crisis estan
simbolizados por el antiguo simbolo del punto dentro del circulo, el foco de poder dentro de la
esfera de influencia o aura. Hoy ocurre lo mismo con el problema de la terminacion del
espejismo y la ilusion mundiales, que se hallan fundamentalmente detrds de la actual grave
situaciéon y catastrofe mundial. La posibilidad de tal dispersion y disipacion se halla
definidamente centrada en los dos Avatares, Buda y Cristo.

En el mundo del espejismo —mundo del plano astral y de las emociones— aparecié un
punto de luz. El Sefior de la Luz, el Buda, se encarg6 de enfocar en Si Mismo la iluminacion,
que oportunamente haria posible la disipacion del espejismo. En el mundo de la ilusién
—mundo del plano mental— apareci6 el Cristo, el Sefior del Amor, que personifico en Si
Mismo el poder de la voluntad atractiva de Dios. Tomo6 a su cargo la disipacion de la ilusion
atrayendo hacia Si (mediante la potencia del amor) a los corazones de todos los hombres,
afirmando esta determinacion en las palabras: "Y si fuere levantado de la tierra, atraeré a
todos a Mi Mismo". (Juan 1232). En el punto que entonces ellos habran alcanzado, les sera
revelado el mundo de la percepcion espiritual, de la verdad y de las ideas divinas. El resultado
sera la desaparicion de la ilusion.

El trabajo combinado de estos dos grandes hijos de Dios, concentrados por medio de los
discipulos mundiales y de Sus iniciados, debe destruir, e inevitablemente lo hara, la ilusion y
disipar el espejismo uno mediante el reconocimiento intuitivo de la realidad, por las mentes
sintonizadas con ella, y el otro, por la afluencia de la luz de la razén. Buda hizo el primer
esfuerzo planetario para disipar el espejismo mundial, Cristo hizo el primer esfuerzo
planetario para disipar la ilusion. Su trabajo debe ser ahora llevado adelante inteligentemente
por la humanidad bastante sabia como para reconocer su dharma. Los hombres se estan
desilusionando rapidamente y, en consecuencia, veran todo con mayor claridad. El espejismo
del mundo se aparta constantemente de las actividades de los hombres. Estos dos
acontecimientos han sido llevados a cabo por las nuevas ideas entrantes, enfocadas por medio
de los intuitivos del mundo y divulgadas a los pueblos por los pensadores del mundo.
También ha ayudado grandemente el casi inconsciente, pero no menos real, reconocimiento
de las masas, del verdadero significado de las Cuatro Nobles Verdades. Sin ilusiones y sin
espejismos la humanidad espera la proxima revelacion. Dicha revelacion se producird
mediante el esfuerzo combinado de Buda y el Cristo. Todo lo que podemos prever o predecir,
referente a esa revelacion, es que ciertos poderosos resultados de largo alcance seran
obtenidos por la fusion de la luz y el amor y por la reaccidon de la "sustancia iluminada,
mediante el poder atractivo del amor". En esta frase he dado, para quienes puedan captarlo, un
indicio profundo y util del método y proposito de la empresa a iniciarse en la Luna llena de
junio de 1942. También he dado una clave para comprender el verdadero trabajo de estos
Avatares, algo hasta ahora totalmente incomprendido. Ademas podria afiadir que cuando se
valore el significado de las palabras “transfiguracion de un ser humano” comprenderan que

90



cuando “el cuerpo estd plenamente iluminado” entonces “en esa luz veremos la LUZ”. Esto
significa que cuando la personalidad ha alcanzado cierto grado de purificacion, dedicacion e
iluminacion, puede actuar el poder atractivo del alma cuya naturaleza es amor y comprension
- teniendo lugar la fusion de ambas. Esto es lo que el Cristo probd y demostro.

Cuando el trabajo del Buda (o el principio budi personificado) es consumado en la
integrada personalidad del aspirante o discipulo, entonces la plena expresion del trabajo del
Cristo (el principio de amor personificado) puede también ser consumado, y estas dos
potencias, luz y amor, hallardn radiante expresion en el discipulo transfigurado. Lo que es
verdad para el individuo es verdad también para toda la humanidad y, actualmente, la
humanidad (habiendo alcanzado madurez) puede “llegar a comprender” y tomar parte,
conscientemente, en la tarea de iluminar y de iniciar una actividad amorosa y espiritual. Los
efectos practicos de este proceso seran la disipacion del espejismo y la liberacion del espiritu
humano de la esclavitud de la materia, produciendo también la disipacion de la ilusiéon y el
reconocimiento de la verdad tal como existe en la conciencia de aquéllos que estan
polarizados y son "conscientes de Cristo".

Este no es necesariamente un proceso rapido, sino ordenado y regulado, cuyo éxito final es
seguro, siendo también relativamente lento el proceso consecutivo para establecerlo. Este
proceso fue iniciado en el plano astral por el Buda y en el plano mental, cuando el Cristo se
manifestd en la Tierra. Indicéd la proximidad de la madurez de la humanidad. El proceso ha
ido lentamente tomando impulso a medida que estos dos grandes Seres han reunido a Su
alrededor a Sus discipulos e iniciados, durante los ultimos dos mil afios. Ha alcanzado un
grado de gran utilidad, porque el canal de comunicacion entre Shamballa y la Jerarquia fue
abierto y ampliado y se ha establecido mas firmemente el contacto entre estos dos grandes
centros y la Humanidad.

Durante la Luna llena de junio de 1942, se llevo a cabo la primera prueba de comunicacion
directa entre el Centro donde rige la Voluntad de Dios, el Centro donde rige el Amor de Dios
y el Centro donde existe inteligente expectativa. El medio empleado para la prueba fue el
esfuerzo unido del Cristo, del Buda y de aquéllos que respondieron a Su conjunta influencia.
Esta prueba se llevo a cabo en medio de la terrible embestida de los poderes del mal, abarcé
dos semanas, comenzo el 30 de mayo, dia de la Luna llena, y termind el 15 de junio de 1942.
En esa época se concentraron las Fuerzas espirituales, empledndose una Invocacion especial
(que la humanidad no puede usar), aunque el éxito o el fracaso de la prueba dependia, en
ultimo analisis, del género humano mismo.

Quizas crean, erréneamente, que no existen suficientes personas que conozcan o
comprendan la naturaleza de la oportunidad que se ofrece, o de lo que estd aconteciendo. El
¢éxito de tal prueba no depende sélo del conocimiento esotérico de los pocos, relativamente
muy pocos, a quienes se les han impartido parcialmente los hechos y la informacion. Depende
también de la tendencia de los muchos que inconscientemente aspiran a alcanzar las
realidades espirituales, buscan un modo de vida nuevo y mejor para todos, desean el bien del
todo, anhelan y desean experimentar realmente la bondad y establecer correctas relaciones
humanas y empresas espirituales entre los hombres. Forman legion y se hallan en todas las
naciones.

Cuando la Voluntad de Dios, expresada por Shamballa y enfocada en el Buda, cuando el
91



Amor de Dios, expresado por la Jerarquia y enfocado a través del Cristo, y el deseo
inteligente de la humanidad, enfocado a través de los discipulos y aspirantes del mundo y los
hombres de buena voluntad, estén sintonizados consciente o inconscientemente, entonces
puede tener lugar, y tendré, una gran reorientacion. Esto es algo que puede suceder.

El primer resultado traerd la iluminacidn del plano astral y el comienzo del proceso que
disipara el espejismo; el segundo, sera la irradiacion del plano mental, la disipacion de las
ilusiones del pasado y la gradual revelacion de las nuevas verdades, cuyos jalones han sido los
ideales pretéritos y las pseudo formulaciones de la verdad. Reflexionen sobre esto. El jalon
indica el camino a seguir, no revela la meta. Indica, pero no determina. Lo mismo ocurre con
todas las verdades actuales.

En consecuencia, se necesitan conocedores y aquéllos de mente y corazon abiertos, que
no tengan ideas preconcebidas, defendidas fanaticamente, ni antiguos idealismos, los cuales
solo deben ser reconocidos como que indican parcialmente las incomprendidas grandes
verdades verdades que pueden ser captadas en gran medida, y por primera vez, si las lecciones
de la presente situacion mundial y la catastrofe de la guerra son debidamente aprendidas y la
voluntad de sacrificarse entra en accion.

He descrito esta aplicacion practica y he ilustrado la ensefianza precedente, respecto al
espejismo, a la ilusion y al maya, porque todo el problema mundial ha hecho crisis y su
solucion serd el tema sobresaliente de cualquier proceso —educativo, religioso y economico—
hasta el afio 2025.

En esta parte del libro nos ocuparemos de las distintas maneras practicas, en que la
ilusion, el espejismo y el poder de maya pueden ser eliminados de la vida del individuo,
oportunamente de la vida de las naciones y por ultimo del mundo. Siempre debemos
comenzar por la unidad de vida, el Microcosmos; después de haber comprendido el proceso y
el progreso, en conexion con el individuo, la idea puede entonces ser extendida al grupo, a la
organizacion, a la nacion y a toda la humanidad. De esta manera, abordaremos gradualmente
la gran Idea a la que damos el nombre de Dios 0 Macrocosmos.

Ahora trataremos de las técnicas, que pueden ser resumidas de la manera siguiente:

1. La Técnica de la Presencia. Por medio de esta técnica, el alma asume el control de la
personalidad integrada y de sus relaciones, horizontal y vertical. Esta técnica implica la
apertura de la flor de la intuicién que disipa la ilusién, revela al Angel, indica la
Presencia y abre al discipulo el mundo de las ideas y la puerta de las iniciaciones
superiores. Cuando el discipulo capta y aplica estas ideas divinas o pensamientos
simiente, se convierte en un iniciado, entonces es posible la tercera iniciacion como
meta inmediata. La intuicion significa la aplicacion del poder de transfiguracion.
Dicha técnica esta relacionada con la poco conocida yoga del fuego o Agni Yoga.

2. La Técnica de la Luz. Por medio de esta técnica, la mente iluminada asume el control
del cuerpo astral o emocional, y disipa el espejismo. Cuando la luz afluye, el espejismo
desaparece. La iluminacion domina y la vision de la realidad puede ser vista. Dicha
técnica esta relacionada con el Raja Yoga y su meta es la segunda iniciacion, capacita
para hollar el Sendero del Discipulado y permite al hombre "vivir una vida iluminada

92



por la divinidad”. La iluminacién significa la aplicacion del poder de transformacion.

3. La Técnica de la Indiferencia. Por medio de esta técnica se pone fin a maya, pues el
control del vehiculo astral purificado es consciente y técnicamente puesto en actividad,
liberando a las energias del cuerpo etérico, del control de la materia o fuerza-sustancia,
y conduce a muchos seres al Sendero de Probacion. Donde hay “indiferencia divina” al
requerimiento o atraccion de la materia, entonces se hace posible la inspiracion. Esta
técnica esta relacionada con el Karma Yoga en su forma mas practica, y el empleo de
la materia en forma totalmente impersonal. La meta de esta técnica tiene por objeto
lograr la primera iniciacion, lo cual permite al hombre “vivir una vida inspirada por
Dios”. La inspiracion significa la aplicacion del poder de trasmision.

1. LA TECNICA DE LA PRESENCIA

Al entrar a considerar este tema, el estudiante debe tener en cuenta tres cosas: la
existencia de la Intuicion, la realidad de la Ilusién y la influyente Presencia. La intuicion
revela esta Presencia por medio del Angel y, cuando es revelada y reconocida, pone término a
la ilusion.

La ilusion no debe ser confundida con el espejismo, se relaciona con la totalidad de la
revelacion. El espejismo puede estar, y a menudo lo estd, relacionado con la distorsion de lo
que ha sido revelado, pero debe recordarse que la ilusion concierne principalmente a la
reaccion de la mente ante el despliegue de la revelacion, a medida que el alma la registra y
trata de imprimirla en el aspecto més elevado del yo inferior personal. Por lo tanto, la ilusion
se produce porque la mente no registra, interpreta ni traduce correctamente lo que le ha sido
trasmitido y, en consecuencia. constituye un pecado (si puedo usar esta palabra) de las
personas inteligentes y muy evolucionadas y de aquéllas que recorren el Sendero y estan en
proceso de orientarse correctamente; también constituye un pecado de los discipulos
aceptados al tratar de expandir su conciencia, en respuesta al contacto con el alma. Cuando
han "visto a través de la ilusion" (empleo esta frase en su sentido esotérico) entonces estan
preparados para la tercera iniciacion.

Nuestro tema, por lo tanto, es la revelacion, y quisiera hacer algunas observaciones
generales sobre el mismo, debido a que por su intermedio puede ser esclarecido el problema
de la ilusion mundial e, incidentalmente, el de la ilusion individual.

El desarrollo de la conciencia humana ha sido progresivo en el transcurso de las épocas, y
ha dependido de dos factores principales que estan relacionados:

1 El gradual desarrollo de la mente humana mediante los procesos de la
evolucion misma. Esto puede ser considerado como la innata capacidad de
aquello que llamamos mente, chitta o sustancia mental, para llegar a ser cada
vez mas sensible al impacto del mundo fenoménico y a la impresion desde los
mundos superiores del ser. La mente es el instrumento que registra el proceso
de “llegar a ser", pero es también en las etapas posteriores del desarrollo
humano- capaz de registrar la naturaleza o funcion del ser. Por medio del
intelecto se revela el proceso de llegar a ser; el Ser se revela por medio de la

93



intuicion. En todo estudio de la ilusion debe recordarse la naturaleza
instrumental de la mente y su poder para registrar, con exactitud, interpretar y
transmitir el conocimiento que proviene del mundo fenoménico y la sabiduria
que proviene del reino del alma.

2 El método por el cual la humanidad se hace consciente de aquello que no es
inmediatamente evidente; método o proceso que ha sido denominado
"revelacion impuesta", o sea la impresion transmitida a las mentes capaces de
recibir esas ideas, seres, planes y propositos que existen detrds de la escena, por
asi decirlo, y que son, en ultimo andlisis, los factores que determinan y
condicionan el proceso mundial. Dichas revelaciones, o impresiones vitales
subjetivas, son reveladas por la intuicion y no tienen nada que ver con los
conocimientos, impresiones e impactos relacionados con los tres mundos de la
evolucion humana, excepto en la medida en que, cuando son captados y
comprendidos, han transformado constantemente el modo de vivir del hombre,
han revelado sus metas e indicado su verdadera naturaleza. Las revelaciones
dadas en el transcurso de las épocas e impresas en las mentes de quienes estan
entrenados para recibirlas, tratan de las grandes cosas universales, en lo que
concierne al todo, conduciendo a desarrollar la apreciacion de la unicidad de la
vida, expresada en forma hilozoista.

La humanidad y su civilizacion han producido dos procesos paralelos: uno, el proceso
evolutivo, mediante el cual la mente del individuo se ha ido desarrollando gradualmente hasta
convertirse en el aspecto dominante de la personalidad; el otro produce, al mismo tiempo, una
serie de revelaciones graduales e inteligentemente impartidas, que han acercado mas a toda la
humanidad y la han llevado a la inevitable comprension del ser; estos procesos han evitado
que la humanidad se identifique constantemente con la forma, llevandola en cambio a esos
estados de conciencia que son supranormales, desde el angulo humano comun, pero
totalmente normales desde el dngulo espiritual. Especificando este concepto en términos
esotéricos, la Individualidad ha conducido a la gradual perfeccion de la mente con su
percepcion, captacion, andlisis e interpretacion, mientras que por la iniciacion, mediante el
despertar de la intuicion, se logra (cuando el proceso de perfeccionamiento mental ha
alcanzado un alto grado de desarrollo) comprender los mundos de los valores espirituales, del
ser unificado y de la captacion intuitiva. Esto significa la consiguiente transferencia del punto
de enfoque individual del mundo fenoménico al mundo de la realidad. El empleo de la mente
inferior y su proceso de desarrollo han producido la ilusion, mientras que el desarrollo de la
mente superior y mas tarde su empleo, como transmisora de la intuicion y de la revelacion
superior, transfigurard los tres mundos fenoménicos en términos del mundo del ser.La ilusion
es frecuentemente la percepcion de la verdad mental mal interpretada y mal aplicada. Nada
tiene que ver con la etapa del espejismo mental aunque la ilusion puede ser llevada al mundo
del sentimiento y convertirse en espejismo. Cuando esto ocurre, su poder es excesivamente
grande, porque una forma mental se ha convertido en una entidad que posee poder vital, y a la
fria forma del pensamiento le ha sido agregado el poder magnético del sentimiento.
Reflexionen sobre esto. Pero en la etapa que estamos tratando, la de la ilusién pura, se ha
precipitado una revelacion en el plano mental y debido a que no se ha captado e interpretado
correctamente ni aplicado utilmente- se ha convertido en una ilusion y sigue el camino del
engafio, de la cristalizacion y de la informacion erronea,

94



El tema de esta técnica estd, por lo tanto, relacionado principalmente con:

1. El proceso de la revelacion, que ha sido y es, en la actualidad, el principal testimonio
y garantia de que existe detras de la escena de la vida fenoménica un Grupo o Agente
revelador cuya tarea es triple:

a. Apreciar el desarrollo de la conciencia humana y responder a su constante
llamado y demanda por mas luz y conocimiento.

b. Decidir cudl es la proéxima revelacion necesaria y qué forma podria adoptar, a
través de qué medio podria emerger y donde y cuando aparecer.

c. Asegurar qué obstrucciones, impedimentos e ideas preconcebidas tendrd que
enfrentar la nueva revelacion.

2. La realidad de la Presencia. Esta Presencia es la fuerza impulsora detrds de toda
revelacion, siendo en realidad Dios Inmanente, que lucha siempre por ser reconocido vy,
a su vez, es impelido a hacerlo por la realidad de Dios Trascendente.

3. La influencia del Angel, el individualizado germen de conciencia, a través del cual,
después de un adecuado desarrollo y respuesta del yo personal inferior, vendra la
revelacion de la Presencia. Toda verdadera revelacion se relaciona con la progresiva
gloria de la divinidad, en algin campo de expresion, testimoniando, por su intermedio,
a la latente y oculta Presencia.

4. La reaccion de los intuitivos del mundo, a esa revelacion y forma que es presentada a
los pensadores del mundo, los cuales son los primeros en apreciar la nueva verdad y
apropiarse de ella. Los intuitivos presentan el subsiguiente aspecto de la verdad en una
forma relativamente pura, aunque en el momento de presentarla pueda estar velada por
simbolos.

5. La respuesta del mundo pensante a la verdad presentada. A esta altura hace su
aparicion la ilusion, teniendo lugar la errénea interpretacion y la falsa presentacion.
Cuando estas engafosas interpretaciones de la verdad revelada han durado mucho
tiempo y adquirido impulso, se suman a la ilusion general y llegan a ser parte de ella, y
de esta manera nutren y son nutridos por la ilusién mundial. Esta es esa forma ilusoria
de pensamiento, erigida en el transcurso de las épocas, que controla gran parte de las
creencias de la masa. Cuando la revelacion alcanza esta etapa involucra a las masas, las
cuales reconocen la ilusién como si fuera la verdad, y la consideran como la realidad;
tampoco captan el significado de la revelacion presentada, velada y simbdlica,
confundiéndola con la presentacion ilusoria, y asi la revelacion, percibida
intuitivamente, se convierte en una retorcida y distorsionada doctrina.

Las interpretaciones teologicas y los dogmas caen en esta categoria, y entonces sobreviene

una reactualizacion del antiguo drama del ciego que guia al ciego, al cual se refiri6 Cristo
cuando enfrento a los tedlogos de su época.

95



Lo antedicho atafie a toda revelacion a medida que emana del centro de luz, ya
sea a una verdad seudo religiosa, a un descubrimiento cientifico o a la gran norma de
valores espirituales mediante la cual la humanidad avanzada de ambos hemisferios
trata de vivir, dando esporadicamente un paso significativo e importante.

a. La Intuicion Dispersa la Ilusion Individual.

Hemos llegado, en la actualidad, a una crisis en el campo de la compresion humana;
ahora podemos entrar en una nueva era, donde la ilusion puede ser disipada y los pensadores
comenzar a registrar, con exactitud y sin equivocarse, aquello que los intuitivos les imparten.
Esto no es aplicable aun al publico en general. Pasard mucho tiempo, antes de que éste
responda sin ilusionarse, porque la ilusién se basa en la capacidad de la mente inferior para
construir formas mentales. Las masas recién han comenzado a utilizar la mente inferior,
siendo la ilusion, por lo tanto, una etapa necesaria de prueba y entrenamiento por la cual
deben pasar, de lo contrario no obtendran una valiosa experiencia ni desarrollaran su poder de
discriminar. Este punto deben tenerlo en cuenta todos los que imparten instruccion esotérica.
Es esencial, en consecuencia, que a la masa se le enseie el significado de la ilusion y se la
entrene para ver la verdad y extraer la médula, en cualquier presentacion de la misma, con la
cual sean enfrentados. También es esencial que los intuitivos del mundo aprendan a emplear,
controlar y comprender la facultad de percibir espiritualmente, de aislarse divinamente y de
responder apropiadamente a las caracteristicas de la intuicioén. Esto deben hacerlo practicando
la Técnica de la Presencia, pero no como se la ensefia y presenta generalmente.

Quizas aclararia lo que quiero significar, si estableciera que esta técnica corresponde a
ciertas lineas cientificas o modos de trabajo, para lo cual, en gran parte, el entrenamiento dado
en las escuelas de verdadera meditacion y los sistemas de Raja Yoga, han preparado al
aspirante. Estas etapas comienzan donde terminan las formulas usuales; presuponen facilidad
para acercarse al Angel o alma y la capacidad de elevar la conciencia hasta fusionarla con el
alma. Enumeraré¢ los procesos o etapas de la manera siguiente:

1 La evocacion de la etapa de tension, la cual es bésica y esencial. Se produce cuando se
controla totalmente al yo personal, de manera que esté "equipado para hacer contacto
con lo real".

2 El logro de la fusion con el Alma o Angel, que custodia el acceso al Sendero de la
evolucion superior.

3 Mantener la mente firme en la luz del alma, por ser la actitud que el yo inferior asume
durante el periodo que resta del trabajo, y por mantenerse la tension por el alma y no
por la personalidad. El alma se hace cargo de esta sujecion cuando el yo personal ha
hecho lo imposible por alcanzar la deseada tension.

Estas son las tres etapas preliminares, para las cuales la practica del alineamiento deberia
haber preparado al estudiante de los misterios superiores. Dichas etapas deben preceder a todo
esfuerzo para desarrollar la intuicion; esto demandara varios meses o afios de cuidadosa
preparacion. El fuego es el simbolo de la mente, siendo las tres primeras etapas, propias de la
disciplina de Agni Yoga o Yoga del Fuego, para la cual Raja Yoga ha preparado al estudiante.

96



Luego prosiguen seis etapas mas de esta Técnica, que deben ser plenamente
comprendidas y constituir la base de una prolongada cavilacion e inteligente reflexion,
llevadas a cabo mientras se realizan las ocupaciones y deberes diarios y no solo en
determinadas ocasiones. El intuitivo entrenado o discipulo, vive una vida dual, de actividad
mundana y de intensa y simultanea reflexion espiritual. Tal serd la caracteristica sobresaliente
del discipulo occidental, en contradiccion con el discipulo oriental, que evade la vida,
penetrando en lugares silenciosos y apartados de las tensiones de la vida diaria y del constante
contacto con otros. La tarea del discipulo occidental es mucho mas dificil, pero le sera muy
valioso lo que ¢l comprobard para si y para el mundo. Esto es de esperarse si el proceso
evolutivo significa algo. Las razas occidentales deben avanzar hasta alcanzar la supremacia
espiritual, sin menoscabar la contribucion oriental; la actuacion de la Ley de Renacimiento
contiene la clave para ello y demuestra ser por esto necesaria. La marea de la vida se mueve
de Oriente a Occidente como el Sol, y aquéllos que en anteriores siglos emitieron la nota del
misticismo oriental deben emitir, y estdn emitiendo, la nota del ocultismo occidental. Por lo
tanto, las siguientes etapas deben suceder a las tres anteriores. Continuaremos con la
enumeracion dada; lo que aqui sugiero es una férmula, no digo forma, para una meditacion
mas avanzada.

4 Definido y sostenido esfuerzo para percibir la Presencia en todas las formas del
Universo. Esto podria expresarse en las palabras "el esfuerzo para aislar el germen o
simiente de la divinidad, que han traido a la existencia todas las formas". Quisiera que
observaran que esto no significa lograr una actitud amorosa ni un acercamiento
sentimental hacia las personas y circunstancias. Ese es el camino mistico y, aunque no
se intenta anularlo en la vida del discipulo, hoy no se emplea en el acercamiento
efectivo. Se refiere al esfuerzo para ver, principalmente, en la luz que el Angel irradia,
el punto de luz detras de todas las apariencias fenoménicas, constituyendo, en
consecuencia, la transferencia de la vision mistica a niveles superiores de conciencia.
No es la vision del alma sino la vision o percepcidn espiritual de aquello que la luz del
alma puede ayudar a revelar. La fluctuante luz del alma en el yo personal, ha
capacitado al discipulo para ver la vision del alma y, en esa luz, lograr la unién con el
alma, aunque sea s6lo momentaneamente. Luego, la luz mayor del alma se enfoca
como un sol radiante y revela a su vez una vision ain mas maravillosa la de la
Presencia, en la que el Angel es la garantia y promesa. Asi como la luz de la Luna es la
comprobacion de que la luz del Sol existe, de la misma manera la luz del Sol
comprueba, si lo supieran, que existe una luz mayor.

5 Luego, habiendo percibido la Presencia no teéricamente sino en vibrante respuesta a su
Existencia— viene la etapa en que se asegura cudl es el Proposito. La esperanza de
identificarse con el Propdsito, se halla muy lejos atn para el iniciado comuin de menos
categoria que un Maestro. De esa etapa inasequible (para nosotros) no nos ocuparemos,
sino del esfuerzo por alcanzar una comprension de aquello que, por medio de la forma,
esta tratando de corporificar el elevado propdsito, en cualquier etapa particular del
ciclo evolutivo. Esto es posible, y ha sido logrado en el transcurso de las épocas, por
aquéllos que se han acercado correctamente y reflejado debidamente el Camino de la
Evolucién superior. Este Camino le es revelado al discipulo, aunque no tenga nada que
ver con el mensaje intuitivo que pueda traer de su elevada aventura.

6 Entonces pone bajo la luz, de lo que esotéricamente llamamos "la triple luz de la
97



intuiciéon", algun problema mundial, algin plan para ayudar a la humanidad, que su
mente ha desarrollado o su corazén ha deseado, luz formada por la fusién de la luz del
yo personal enfocada en la mente, la luz del alma enfocada en el Angel y la luz
universal que emite la Presencia; cuando esto se realiza con facilidad, mediante la
concentracion y una larga practica, producira dos resultados:

a. Aparecera repentinamente en la mente alerta del discipulo (que sigue siendo el
agente receptor) la solucion de su problema, la sugerencia de lo que se necesita
para ayudar a la humanidad, la anhelada informacion que, al aplicarla, abrira a la
ciencia, a la sicologia o a la religion, una puerta determinada que traerd una vez
abierta, alivio o liberacién para muchos. Como he dicho antes, la intuicién no esta
nunca relacionada con los problemas o inquietudes individuales, como tantos
aspirantes autocentrados creen, sino que es puramente impersonal y solo aplicable a
la humanidad, en sentido sintético.

b. El "intruso agente de la luz" (como El Antiguo Comentario llama a estos intuitivos
aventureros) es reconocido como alguien a quien puede confiarsele alguna
revelacion, la nueva dispensacion de la verdad o alguna ampliacion significativa
del germen de una verdad ya otorgada a la raza. Entonces tiene una vision, oye una
voz, registra un mensaje o, algo muy superior a todo, se convierte en un canal de
poder y luz para el mundo, en una Personificacion consciente de la divinidad o en
un Custodio de un principio divino. Esto constituye las verdaderas formas de la
revelacion impartida o corporificada que, aunque raras, todavia van desarrollandose
acrecentadamente en la humanidad.

7 Las etapas previas a la revelacion, se denominan:
a El renunciamiento a seguir en el Camino superior.
b El retorno al Angel, o el reenfocamiento en el alma.
¢ La pausa, o el intervalo para el pensamiento constructivo, influido porel  Angel.

d La aplicacion de la mente en la formulacion de esas formas de pensamiento que deben
corporificar a la revelacion.

e Luego lo que se denomina "la pausa que precede a la presentacion".

8 La presentacion de la revelacion o de la verdad impartida y su precipitacion en el
mundo de la ilusion. En ese mundo sufre la "prueba ardiente" donde "pasa la prueba del
fuego, y una parte del fuego, dentro de aquello que es revelado, regresa a la fuente de
origen; otra parte sirve para destruir al revelador y, alin otra, consume a aquéllos que
reconocen la revelacion". Esta es la etapa del Agni Yoga que, como ven, solo
corresponde a aquéllos que pueden penetrar mas alld del Angel y llegar al lugar en "que
mora el fuego", donde Dios, la Presencia, actlia como fuego consumidor y espera la
hora de la revelacion total. Esta es la transcripcion simbélica de una gran verdad. En el
caso del iniciado individual, la tercera iniciacion, la Transfiguracion, sefiala la
consumacion del proceso. So6lo entonces la gloria es vista, la voz de la Presencia es

98



escuchada y la unién con el pasado, el presente y el futuro es alcanzada.

9 La revelacion sucumbe a la ilusion prevaleciente, desciende al mundo del espejismo y
desaparece, por consiguiente, como revelacién, apareciendo como una doctrina.
Mientras tanto, la humanidad ha sido ayudada y conducida adelante; los intuitivos
contintan con el trabajo, y la afluencia de aquello para ser revelado no cesa nunca.

Esta técnica bésica subyace en las revelaciones primarias y secundarias. En las primeras su
ciclo es prolongado, en las segundas, breve. Un buen ejemplo de este proceso lo tenemos en
uno de los puntos de revelacion secundaria, en conexion con la ensefianza que eman6 de la
Jerarquia (Custodio de la revelacion secundaria, asi como Shamballa lo es de la primaria)
hace cincuenta afios, apareciendo como La Doctrina Secreta. H. P. B. fue el intuitivo
penetrante, sensible, que se apropid de ella". La revelacion que hizo sigui6 la acostumbrada
rutina de toda revelacion secundaria, desde la fuente de origen al plano externo. En este plano
las mentes de los hombres, veladas por la ilusion y nubladas por el espejismo, la formularon
en una doctrina inflexible, que no reconocia otra revelacion, sosteniendo firmemente la
mayoria de los grupos teosoficos que La Doctrina Secreta fue una revelacion definitiva y que
no debe aceptarse otra cosa que lo que expone ese libro, ni considerarse correcta ninguna otra
interpretacion, sino la que expone el mismo. Si esto fuera cierto, entonces las revelaciones
evolutivas habrian terminado y la situacién de la humanidad seria verdaderamente penosa.

En el camino de la intuicidn, hasta el ne6fito puede empezar a desarrollar en si mismo el
poder de reconocer aquello que la mente inferior es incapaz de darle. Algun pensamiento de
poder revelador puede llegar a su mente para ser utilizado en bien de la mayoria, y penetrar
una nueva luz sobre una verdad muy antigua, liberando a ésta de las tramas ortodoxas,
iluminando asi su conciencia. Esto ¢l debe emplearlo para los demas y no unicamente para si
mismo. Poco a poco descubre el camino hacia el mundo de la intuicidn; dia tras dias y afio
tras afio, se hace mas sensible a las ideas divinas y mas apto para apropiarse inteligentemente
de ellas, en bien de sus semejantes.

La esperanza del mundo y la disipacion de la ilusion residen en el desarrollo de los
intuitivos y su entrenamiento consciente. Existen muchos intuitivos naturales cuyo trabajo es
una mezcla de siquismo superior con destellos de verdadera intuicion. Estos deben ser
entrenados para que lleguen a ser verdaderos intuitivos. Paralelamente a su respuesta intuitiva
y a su esfuerzo por precipitar su intuiciéon en el mundo del pensamiento humano, debe
también existir un progresivo desarrollo de la mente humana para que pueda captar y
comprender aquello que es proyectado, y en esto también descansa la esperanza de la raza.

b. La Intuicion Grupal Dispersa la llusion Mundial.

Hoy el mundo esta lleno de ilusiones, muchas de ellas veladas bajo la forma de
idealismos, plenos de deseos y planes, y aunque muchos estdn correctamente orientados y
expresan la firme determinacion de los intelectuales, de crear mejores condiciones de vida
para todos los pueblos del mundo, surge el interrogante: ;Existe en la totalidad de este ansioso
deseo, la suficiente vivencia dinamica esencial, que lo haga descender a la manifestacion
fisica y a la real expresion, satisfaciendo asi la verdadera necesidad humana? Quisiera sefialar
que los dos Agentes reveladores mayores de todos los que han venido a la Tierra dentro de la
historia moderna, hicieron a la humanidad las sencillas revelaciones siguientes:

99



1 La causa de todo sufrimiento humano es el deseo y egoismo personal. Desistan del
deseo y seran libres.

2 Existe un medio de liberarse, el cual conduce a la iluminacion.

3 De nada sirve al hombre conquistar el mundo entero y perder su alma.
4 Cada ser humano es un Hijo de Dios.

5 Existe un medio para liberarse, es el camino del amor y el sacrificio.

La vida de estos Reveladores fue la representacion simbolica de lo que Ellos ensefaron, y el
resto de Su ensefanza so6lo fue una ampliacion de Sus temas centrales. Contribuyeron como
parte integrante de la revelacion general de las épocas, que ha conducido a los hombres, desde
la primitiva existencia humana, a la compleja civilizacion moderna. Dicha revelacion puede
ser denominada la Revelacion del Sendero, que nos saca de la forma y nos conduce al Centro
de toda vida; la pureza de esta revelacion ha sido preservada, en el transcurso de las edades,
por un puiiado de discipulos, iniciados y verdaderos esotéricos, que han estado siempre en la
Tierra —defendiendo la sencillez de esa ensefianza, buscando a quienes pudieran responder y
reconocer el germen o simiente de la verdad y entrenar a los hombres para que ocupen Su
lugar y huellen el camino de la percepcion intuitiva. Una de las mayores tareas de la Jerarquia
consiste en buscar y encontrar a aquéllos que son sensibles a la revelacion y cuyas mentes
estan entrenadas para formular las emergentes verdades, de tal manera, que lleguen
relativamente sin alteraciones al conocimiento de los pensadores del mundo. Sin embargo,
toda revelacion, traducida en palabras y frases, pierde algo de su divina claridad.

Gran parte de las revelaciones del pasado han llegado a través del impulso religioso y, a
medida que la ilusion ha ido densificandose y creciendo con el tiempo, su sencillez original
(tal como fue trasmitida por sus Reveladores) se ha perdido, Toda revelacion fundamental se
presenta en forma muy sencilla. Los innumerables agregados se han ido introduciendo en ella;
la mentalidad humana ha complicado las ensefianzas debido a sus disertaciones mentales,
hasta que se erigieron los grandes sistemas teologicos que denominamos, por ejemplo, la
iglesia cristiana y el sistema budista. En la actualidad les seria dificil a sus fundadores,
reconocer los dos o tres fundamentos y las realidades o verdades divinas que Ellos trataron de
revelar y acentuar, pues es muy grande el manto de ilusion que cubre los sencillos
pronunciamientos de Cristo y de Buda. Las vastas catedrales y las pomposas ceremonias de
los ortodoxos estan muy lejos de la humilde vida de Cristo, el Maestro de Maestros y el
Instructor de angeles y hombres, y de la simplicidad de Su actual vida, en que vigila y espera
que Su pueblo retorne a la sencillez de la realizacion espiritual.

Tan grande ha sido la ilusion que, en Occidente, los hombres hablan hoy del "poder
temporal de la Iglesia Catolica"; ademas las Iglesias Protestantes estan divididas en facciones
antagonicas; la Iglesia de la Ciencia Cristiana (Christian Science) es conocida por su
capacidad para amasar dinero, ensefiando a sus adherentes a hacer lo mismo y a obtener
momentaneamente buena salud; la Iglesia Ortodoxa Griega estaba totalmente corrompida,
solo la sencilla fe de los ignorantes y de los pobres, ha conservado algo de la verdad en su
forma simple y original. No poseen la capacidad de sostener discusiones teologicas

100



altisonantes, pero creen que Dios es amor (simplemente eso), que hay un camino que conduce
a la paz y a la luz, y que la negacion de sus propios deseos materiales, complace a Dios.
Comprendo que estoy haciendo una amplia generalizacion; sé también que existen cristianos
y eclesiasticos buenos e inteligentes dentro de los sistemas teoldgicos, sin embargo, no
emplean su tiempo en discusiones teoldgicas sino en amar a sus semejantes, y lo hacen porque
aman a Cristo y a todo lo que El representa. No les interesa construir imponentes y suntuosas
iglesias ni recaudar el dinero necesario para su sostenimiento, sino en reunir a aquéllos que
forman la verdadera Iglesia en el plano espiritual interno y en ayudarlos a caminar en la luz.
Tampoco los tienta la ilusion del poder autoritario. Cuando la crisis mundial haya pasado, los
eclesiasticos de todas partes no descansaran hasta poder descubrir como penetrar a través de
la ilusién de la doctrina y el dogma que los envuelve y hallar el camino de regreso a Cristo y a
Su sencillo mensaje, que tiene en si el poder de salvar al mundo, si es reconocido y
practicado.

Gran parte de la verdadera revelacion, desde la época de Cristo, ha llegado al mundo por
medio de la ciencia. Por ejemplo, la presentacion (cientificamente comprobada) de la
sustancia material, como que s6lo es en esencia una forma de energia, constituye una
revelacion tan grande como cualquiera de las transmitidas por Cristo o Buda. Esto
revolucion6 totalmente el pensamiento de los hombres y fue aunque no lo crean un recio
golpe asestado a la gran Ilusion. Relaciono a la energia con la fuerza, la forma con la vida y al
hombre con Dios, y contenia el secreto de la transformacion y de la transmutacion. Las
revelaciones bésicas y fundamentales de la ciencia son tan divinas como las de la religion,
pero ambas han sido tergiversadas para satisfacer la demanda humana. Se aproxima la época
en que la ciencia dirigira todos sus esfuerzos en curar las heridas sufridas por la humanidad y
en construir un mundo mejor y mas feliz.

Las revelaciones de la ciencia aunque, con frecuencia, estan enfocadas en un hombre o
una mujer, constituyen especificamente mas que las denominadas revelaciones de la religion,
el resultado del esfuerzo grupal y de la actividad grupal entrenada. Por lo tanto la revelacion
llega en dos formas:

1. Mediante el esfuerzo, la aspiracion y la realizacion de un hombre que se encuentra tan
cercano a la Jerarquia y tan imbuido en la conciencia divina, que puede recibir el
mensaje directamente desde la Fuente divina central. Se ha unido a las filas de los
grandes Intuitivos y trabaja libremente en el mundo de las Ideas divinas. Conoce bien
Su mision; elige Su esfera de actividad deliberadamente y aisla la verdad o las
verdades que juzga apropiadas a la necesidad de la época. Viene como un Mensajero
del Altisimo; lleva una dramatica y conmovedora vida de servicio, y simboliza en los
acontecimientos de Su vida ciertas verdades basicas que ya han sido reveladas, pero
que El reactualiza pictoricamente. Compendia en Si Mismo las revelaciones del
pasado, y a ellas suma la nueva revelacion, que es Su funcion especifica presentar al
mundo.

2. Mediante el esfuerzo que realiza un grupo de buscadores, tales como los investigadores
cientificos de cada pais, que umnidos buscan luz para resolver los problemas de la
manifestacion o para lograr los medios de aliviar el sufrimiento humano. El esfuerzo
del grupo, a menudo eleva a un hombre en aras de su aspiracion no realizada, el cual
puede entonces penetrar en el mundo de las Ideas divinas y hallar alli el ansiado

101



remedio o la llave, descubriendo intuitivamente de este modo un secreto largamente
buscado. El descubrimiento, es de primordial importancia, es una revelacion, como lo
son las verdades presentadas por los Instructores del mundo. ;Quién puede decir que la
afirmacién de que Dios es Amor, tiene mayor valor que la afirmacién de que Todo es
Energia?

El camino que sigue luego la revelacion es el mismo en ambos casos, después la ilusion se
posesiona de las revelaciones, aunque aqui hay algo sobre lo cual quisiera que reflexionen hay
menos ilusion respecto a las revelaciones de la ciencia que a las revelaciones de lo que la
humanidad denomina mas definidamente verdades espirituales. Existe una razén en el hecho
de que el desarrollo de la mente del hombre y su sensibilidad hacia la verdad han aumentado
enormemente desde la ultima gran revelacion espiritual, dada por Cristo, hace dos mil afios.
Asimismo, las revelaciones de la ciencia son en gran parte el resultado de la tension grupal,
enfocada oportunamente en un receptor intuitivo, siendo por ello protegida la revelacion.

En la actualidad, a medida que la humanidad espera la revelacion que corporificara los
pensamientos, suefios y fines constructivos de la Nueva Era, la demanda llega, por primera
vez, de un vasto grupo de personas que posee cierto grado de intuiciéon. No he dicho
intuitivos. Este grupo es hoy tan numeroso, su enfoque tan real y su clamor tan fuerte, que
estd logrando enfocar la atencidon conjunta de los pueblos. Por lo tanto, cualquier revelacion
que pueda surgir en el futuro inmediato estara mejor "protegida por el espiritu de
comprension" que en cualquier época anterior. Este es el significado de las palabras del Nuevo
Testamento, "todos los ojos Lo veran"; toda la humanidad reconocera al Ser revelador, En
épocas pasadas el Mensajero del Altisimo solo fue reconocido y conocido por un mero
pufiado de hombres, y pasaron décadas y hasta siglos para que Su mensaje penetrara en los
corazones de los seres humanos.

La tension actual y el desarrollo del sentido de proporcidon, mas un obligado retorno a la
simplicidad de los requerimientos de la vida, pueden salvar a la proxima revelacion, de
sumergirse demasiado veloz y rapidamente en el fuego de la Gran [lusion.

De lo antedicho resulta evidente que el modo de manejar los asuntos del mundo, los
estados de conciencia y las condiciones en los tres mundos, es el que emplea el discipulo y el
iniciado, trabajando de arriba hacia abajo. El método es, en realidad, la repeticién del arco
involutivo en el que asi como el Creador, dirige externamente desde un punto de ventaja- la
energia, la fuerza y las fuerzas son dirigidas hacia el mundo de los fendémenos y producen
efectos definidos sobre la sustancia de los tres planos. Este punto debe ser recordado muy
cuidadosamente, razon por la cual, siempre debe ser empleada la Técnica de la Presencia
antes que otras técnicas. Ella establece contacto con el agente espiritual rector y permite que
el discipulo asuma la actitud del Observador desapegado y de un agente del Plan. Cuando esta
técnica es seguida correctamente, pone en actividad la intuiciéon y es revelado el mundo de
significados (que se halla detras del mundo de los fenémenos), disipando de este modo la
ilusién. Se conoce y ve a la verdad tal cual es. Las formas del externo mundo fenoménico,
(externo desde el angulo del alma, y por lo tanto abarcando los tres mundos de nuestra vida
diaria) se ven nada mas que como simbolos de una Realidad interna y espiritual.

2. LA TECNICA DE LA LUZ
102



Consideraremos ahora el siguiente desarrollo a obtener y el servicio a prestar por
intermedio de otra técnica.

Este tema es tan vasto y puede hallarse tanta literatura sobre el tema de la luz, en las
Escrituras del mundo, en las disertaciones y comentarios teologicos, que la simple verdad y
unos cuantos principios basicos se pierden de vista en un cimulo de palabras.

En mis distintos libros he impartido mucho acerca de ello, y en el libro La Luz del Alma,
que escribi en colaboracion con A. A. B., se intent6 indicar la naturaleza de la luz del alma.
La clave de esta técnica se encuentra en las palabras: En esa Luz veremos la LUZ. Una simple
parafrasis de estas palabras, aparentemente abstractas y simbdlicas, podria ser la siguiente:
Cuando el discipulo ha encontrado ese centro iluminado dentro de si mismo y puede caminar
en su radiante luz, se halla entonces en una situacién (o en un estado de conciencia si
prefieren) en que llega a ser consciente de la luz que se halla en todas las formas y dtomos. El
mundo interno de la realidad se hace visible como sustancialuz (algo diferente de la Realidad,
revelada por la intuicién). Puede entonces convertirse en un eficiente colaborador del Plan
debido a que el mundo de significado siquico llega a ser real para €l y sabe lo que hay que
hacer para disipar el espejismo. Podria decirse que el proceso de llevar luz a los lugares
oscuros comprende, l6gicamente, tres etapas donde:

1. El principiante y el aspirante se esfuerzan por eliminar el espejismo de su propia vida
empleando la luz de la mente. La [uz del conocimiento es el principal agente disipador
en las primeras etapas de la tarea, eliminando eficazmente los diversos espejismos que
velan la verdad al aspirante.

2. El aspirante y el discipulo trabajan con la luz del alma. Esta es la luz de la sabiduria,
resultado de la interpretacion de una larga experiencia, que afluye y se mezcla con la
luz del conocimiento.

3. El discipulo y el iniciado trabajan con la luz de la intuicion. Mediante la fusion de la
luz del conocimiento (luz de la personalidad) y la luz de la sabiduria (luz del alma), la
luz es vista, conocida y captada. Esta luz apaga las luces menores por medio de la
radiacion pura de su poder.

Tenemos, por lo tanto, la luz del conocimiento, la luz de la sabiduria y la luz de la intuicion,
siendo tres estados o aspectos definidos de la Luz Una. Corresponden al Sol fisico, al corazéon
del Sol y al Sol central espiritual. Esta Gltima frase contiene el indicio y la clave de la relacion
del hombre con el Logos.

Estas etapas y sus técnicas correspondientes tienden a ser mal interpretadas si el estudiante
no recuerda que entre ellas no existen lineas reales de demarcacion, sino sélo una constante
superposicion, un desarrollo ciclico y un proceso de fusion que es de lo mas confuso para los
principiantes. De la misma manera que el resultado de la innata reaccion al medio ambiente
produce el instrumento necesario para hacer contacto con ese ambiente, asi el desarrollo de
los poderes a los cuales estas técnicas sirven, produce el modo de hacer contacto con el medio
animico y espiritual. Cada una de estas técnicas estd relacionada con un nuevo medio
ambiente, cada una desarrolla oportunamente, en el iniciado o discipulo, el poder que puede

103



emplear en esferas superiores de actividad divina, y en bien de la humanidad; se relaciona con
las otras técnicas, y libera al discipulo para entrar en relacion consciente con un nuevo medio
ambiente, nuevos estados de percepcion y nuevos campos de servicio. Por ejemplo:

1. La Técnica de la Presencia, cuando es satisfactoriamente seguida permite que la
intuicién afluya, y reemplazando a la actividad de la mente razonadora, disipa la
ilusion, sustituyéndola por ideas divinas, formuladas en conceptos que llamamos
ideales. Debe recordarse que los Maestros solo ernplean la mente para dos actividades:

a. Llegar a las mentes de Sus discipulos y atraer aspirantes por medio de un
instrumento similar a la mente del discipulo.

b. Crear formas mentales en niveles concretos, que puedan corporificar estas ideas
divinas. El Agente rector, el Angel de la Presencia, produce el poder para crear
de esta manera, y a esto se lo denomina el resultado de la intuicion la idea o la
verdad, su percepcion y su reproduccion.

2. La Técnica de la Luz estd mas intimamente relacionada con la mente; significa el
método por el cual la iluminacion que afluye del alma (cuya naturaleza es luz) puede
irradiar no so6lo los ideales sino la vida, las circunstancias y los acontecimientos,
revelando la causa y el significado de la experiencia. Cuando el discipulo capta el
poder de iluminar que posee, ha dado el primer paso hacia la disipacion del espejismo;
y asi como la Técnica de la Presencia es eficaz en el plano mental, la Técnica de la Luz
otorga poderes que pueden ser eficaces en el plano astral, y oportunamente disiparad y
haré desaparecer ese plano.

3. La Técnica de la indiferencia hace ineficaz o neutraliza, el aferramiento de la sustancia
a la vida o espiritu, que actua en los tres mundos, pues el alma es la evidencia de la
vida.

En relacion con la segunda técnica, quisiera tomar algunas palabras de La Biblia,
empleando la palabra “luz" en vez de la palabra "fe". La definiré asi: La luz es la sustancia de
las cosas esperadas, la evidencia de las cosas no vistas. Esta es quizas la definicion mas
esotérica dada hasta ahora, y su verdadero significado serd revelado en las dos generaciones
proximas. La palabra "fe" constituye un buen ejemplo del método de "ocultar" algunas
antiguas verdades para que su significado no sea revelado prematuramente. Luz y sustancia
son términos sinébnimos. Alma y luz también lo son, y en esta similitud —luz, sustancia,
alma— reside la clave de la fusion y de la unificacién que Cristo expresd tan plenamente
durante Su vida en la Tierra.

Por lo tanto, cuando los aspirantes y estudiantes progresan en el logro de hacer contacto
con el alma, han dado uno de los pasos mas importantes hacia la comprension de la luz y sus
aplicaciones. Sin embargo, deben tener cuidado de no confundir la intuicién con la luz que
ellos pueden arrojar sobre la vida, las circunstancias, los acontecimientos y el medio
ambiente. La luz que estamos considerando se manifiesta en los tres mundos y revela la forma
y las formas, sus reacciones y efectos, sus espejismos y atrayente apariencia, su poder para
alucinar y aprisionar la conciencia. La luz a la cual nos referimos es la luz del alma que

104



ilumina a la mente y produce la revelacion del mundo de formas en que esa vida se halla
sumergida.

La intuicién nada tiene que ver con los tres mundos de la experiencia humana, sino solo con
las percepciones de la Triada espiritual y con el mundo de las ideas. La intuicion es
para el mundo de significados, lo que la mente para los tres mundos de la experiencia.
Produce comprension, de la misma manera que la luz del alma produce conocimiento,
por medio de esa experiencia. El conocimiento no es una reaccion puramente mental
sino que es algo que se encuentra en todos los niveles, siendo, en alguna forma,
intuitivo en todos los reinos. Esto es axiomatico. Los cinco sentidos traen el
conocimiento del plano fisico; la sensibilidad psiquica trae el conocimiento del plano
astral; la mente trae la percepcion intelectual, pero los tres son aspectos de la luz del
conocimiento (que viene del alma) a medida que va formando sus vehiculos de
expresion, en el vasto triple medio ambiente que elige como prision con el propdsito
de evolucionar.

En una vuelta mas elevada de la espiral, la intuicion es la expresion de la triple Triada
espiritual relacionada con los niveles superiores de la expresion divina, siendo el resultado de
la vida de la Moénada la energia que trae la revelacion del proposito divino. El discipulo
aprende oportunamente a trabajar en el mundo de esta divina revelacion, y el iniciado acttia
conscientemente en €l. La activa vida en los tres mundos es una expresion distorsionada de
esta experiencia superior, constituyendo también el campo de entrenamiento en el cual se
desarrolla lentamente la capacidad de vivir la vida iniciatica de percepcion intuitiva y de
servicio al Plan. Estas diferenciaciones (en tiempo y espacio, debido a que todas las
diferenciaciones son parte de la gran ilusion, aunque necesarias e inevitables cuando la mente
las controla) deben ser cuidadosamente consideradas. Los discipulos llegaran a una etapa de
su desarrollo en que sabran si estan reaccionando a la luz del alma o a la percepcion intuitiva
de la Triada. Entonces llegaran a la etapa donde comprenderan que percepcion intuitiva
—como ellos la denominan— so6lo es la reaccion de la personalidad iluminada a la tendencia a
identificar de la Triada. Estos conceptos estan mas alla de la percepcion del hombre medio,
debido a que fusion e identificacion no son lo mismo.

Las reglas para la Técnica de la Luz han sido establecidas adecuadamente en el sistema de
Raja Yoga de Patanjali, de las cuales las cinco etapas: Concentracion, Meditacion,
Contemplacion, Iluminacion e Inspiracion son ilustrativas; éstas, a su vez, deben ir
acompafiadas por un acatamiento a las cinco Reglas y a los cinco Mandamientos. Quisiera que
los estudien. Estos a su vez, producen los innumerables resultados de la sensibilidad siquica,
de los cuales son un ejemplo el contacto jerarquico, la iluminacion, el servicio y la disciplina
y, finalmente, la etapa de "unidad aislada", término paraddjico usado por Patanjali para
describir la vida interna del iniciado.

Gran parte de lo que he dicho antes es muy conocido por todos los aspirantes, ya sea que
estudien el Raja Yoga de la India o la vida del mistico practico, ensefiada por misticos, tales
como Meister Eckhart y los modernos esotéricos polarizados en forma mas mental. Estos
ultimos, por medio de la fusion, fueron mas alld de la vision mistica. No es necesario que me
extienda sobre ello, pues es la etapa superior de unificacion de la cual todos los verdaderos
misticos son testigos.

105



Lo que aqui nos concierne es saber como esta luz puede ser reconocida, captada y
empleada a fin de disipar el espejismo y prestar un profundo servicio esotérico al mundo.
Podria decirse que la luz interna es como un faro que escudrifia el mundo del espejismo y de
la lucha humana, lo que un Maestro ha denominado "el pedestal del alma y la torre o faro
espiritual”". Estos términos transmiten la idea de altitud y de distancia, tan caracteristicas en el
acercamiento mistico. El poder para utilizar esta luz, como agente disipador, s6lo se obtiene
cuando dichos simbolos ya no se tienen en cuenta y el servidor empieza a considerarse como
luz y centro de irradiacion. He aqui la razén de algunos tecnicismos de la ciencia ocultista. El
esotérico sabe que en cada adtomo de su cuerpo existe un punto de luz. También sabe que la
naturaleza del alma es luz. Durante eones, camina ayudado por la luz engendrada en sus
vehiculos, por la luz de la sustancia atdmica de su cuerpo, siendo por lo tanto guiado por la
luz de la materia. Luego descubre la luz del alma, y mas adelante aprende a fusionar y
mezclar la luz del alma con la luz de la materia. Entonces brilla como un portador de Luz,
pues la luz pura de la materia y la luz del alma estan fusionadas y enfocadas. El empleo de
esta luz enfocada, a medida que disipa el espejismo individual, ensefia al discipulo las
primeras etapas de la técnica que disipard el espejismo grupal y oportunamente el espejismo
mundial, siendo éste el proximo punto que trataremos.

El topico que estamos tratando —la luz del alma, cuando disipa el espejismo en los tres
mundos— es el tema de estudio mds practico, Util y necesario que existe actualmente;
concierne al plano astral, y el servicio a prestar es vital y oportuno. Liberar al mundo
individual y humano del espejismo omniabarcante que mantiene a la humanidad esclavizada,
es un requisito esencial para la raza. La nueva era, que se abrird ante la humanidad al finalizar
la guerra, se distinguird por su polarizacion mental y la consiguiente liberacion del espejismo;
entonces dominara la ilusiéon durante un tiempo, hasta que la intuicion se desarrolle mas
plenamente. Esta ilusion tendra resultados muy distintos a los que se producen cuando los
hombres viven y trabajan en medio del espejismo. La segunda caracteristica de la nueva era la
constituird la forma cientifica de encarar el problema del espejismo, que entonces serd
reconocido por lo que es y disipado cientificamente, empleando las mentes iluminadas de los
grupos que trabajan al unisono, especialmente para ese proposito.

Por lo tanto, les presento (a los aspirantes y discipulos del mundo) la posibilidad de
realizar un servicio mundial definido. Con el tiempo se han de formar grupos con aquéllos
que trabajan para disipar el espejismo existente en sus vidas individuales, y esto lo hacen no
solo para lograr su propia liberacion, sino con el objetivo especial de despejar los espejismos
significativos del plano astral. Trabajaran unidos en algin aspecto especial del espejismo
mundial, empleando el poder de sus mentes individuales iluminadas; dirigiran unidos "el faro
de la mente, reflejando la luz del sol, irradiando al mismo tiempo su propia luz interna sobre
las brumas y nieblas de la Tierra, en las cuales todos los hombres tambalean. Dentro de la
iluminada esfera de la luz radiante enfocada, surgira triunfante la realidad”.

Es interesante observar que la plegaria mas antigua del mundo se refiere a los tres
aspectos del espejismo, y para ello deben emplearse las tres técnicas que posibilitaran la
liberacion y el progreso. Como bien saben, esta plegaria extraida del Brihadaranyaki
Upanishad 1, 3,28., es la siguiente:

"Conducenos, oh Sefior, de la oscuridad a la luz; de lo irreal a lo real; de la muerte a la
inmortalidad."

106



"Conducenos de la oscuridad a la luz" se refiere a la mente cuando eventualmente la
ilumina la luz de la intuicion; esta iluminacion es llevada a cabo por medio de la Técnica de la
Presencia, desde la Cual brilla la luz. Este factor mediador produce la Transfiguracion de la
personalidad y un centro de luz radiante en el plano mental. Esta afirmacion es verdadera, ya
se refiera a un individuo o a ese punto focal de luz formado por la unidad mental y el claro
pensar de la humanidad avanzada. Por el poder de su mente unida conseguira liberar al mundo
de algunos aspectos de la Gran Ilusion.

"Conducenos de lo irreal a lo real” tiene una relacion especifica con el plano astral y todos
sus espejismos omniabarcantes. Dichos espejismos personifican las cosas irreales que al ser
presentadas a los prisioneros del plano astral los induce a confundirlos con la Realidad. La
actividad de la Técnica de la Luz, empleada por quienes trabajan en forma grupal para disipar
el espejismo y hacer surgir en la conciencia de los hombres un claro concepto y
reconocimiento de la naturaleza de la Realidad, puede dar fin al aprisionamiento producido
por el espejismo.

El tema inmediato lo constituye el trabajo especial de disipacion. Es de importancia vital
para quienes ven la puerta abierta hacia el futuro y a través de la cual han de pasar todos los
hombres que comiencen a llevar a cabo dicha tarea. So6lo de esta manera la humanidad podra
ser ayudada para que olvide los errores, los espejismos y los fracasos del pasado. Esta técnica
puede liberarnos del espejismo y transformar la vida humana, trayendo asi la nueva
civilizacion y la nueva cultura. Esta disipacion puede ser llevada a cabo por todos los
discipulos del planeta, ayudados por los aspirantes del mundo; sin embargo, este trabajo han
de realizarlo principalmente aquéllos que, por el enfoque del rayo a que pertenecen, hacen de
la vida astral su linea de menor resistencia y han aprendido o estan aprendiendo a dominarla
por el poder del pensamiento y la luz mental. Las personas del primer caso pertenecen al sexto
rayo, siendo ayudados por los aspirantes y discipulos de segundo y cuarto rayos.

En tiempo y espacio, esta tarea serd ante todo instituida y controlada en forma grupal,
solo por aspirantes cuyo rayo del alma o de la personalidad, corresponda al sexto, o por
aquéllos cuyos cuerpos astrales estdn condicionados por el sexto rayo. Cuando hayan
comprendido la naturaleza del trabajo a realizar y "adoptado fanaticamente la técnica de la luz
en servicio de la raza", su trabajo serd completado por los discipulos de segundo rayo,
trabajando desde los Ashramas de los Maestros que aceptan discipulos. El trabajo efectuado
por ambos grupos sera finalmente revelado (en fecha muy posterior) por aquellos aspirantes y
discipulos que entrardn en actividad astral cuando el cuarto rayo empiece nuevamente a
manifestarse. En consecuencia, el trabajo de disipar el espejismo es llevado a cabo por
aquéllos que vienen a la manifestacion de acuerdo a las lineas de energia que personifican el
segundo, cuarto y sexto rayos. Hago hincapié sobre esto pues frecuentemente los discipulos
emprenden tareas para las cuales no estan particularmente adaptados y cuyos rayos no los
ayudan a cumplir y, a veces, impiden que las efectiien,

La totalidad del tema se relaciona con la conciencia, el segundo aspecto, y concierne a las
formas mediante las cuales la humanidad llega a ser progresivamente consciente. El espejismo
es causado por el reconocimiento de aquello que el hombre mismo ha creado y, como se ha
dicho esotéricamente, "el hombre solo llega a ser consciente de la Realidad cuando ha
destruido lo que ¢l mismo ha creado". Estas formas se clasifican en dos grupos principales:

107



1. Las que tienen un origen muy antiguo, siendo el resultado de la actividad, el
pensamiento y el error humanos. Abarcan todas las formas de /la naturaleza de deseos
que el hombre ha creado en el transcurso de las edades, constituyendo la sustancia
nebulosa del espejismo nebulosa desde el punto de vista fisico, pero densa desde el
angulo del plano astral. Son las que proveen el incentivo que se halla tras todo esfuerzo
y actividad en el plano externo, cuando el hombre trata de satisfacer el deseo. El
aspirante individual debe liberarse de estas formas, después que atraviesa ese portal
denominado la segunda iniciacion y pasa a una conciencia mas amplia.

2. Las que van siendo constantemente creadas e incesantemente producidas en respuesta a
la aspiracion de la humanidad y proporcionan el incentivo que conduce al hombre,
primeramente, a realizaciones personales elevadas y luego a realizaciones espirituales.
Contienen en si indicios de lo nuevo y lo posible. Andlogamente (por extrafio que
parezca) constituven un espejismo, pues son temporarias e ilusorias y no se les debe
permitir que oculten lo Real. Esa Realidad se precipitara en el momento oportuno
cuando afluya la luz superior. Son indicaciones de lo Real, y a menudo se las confunde
con lo Real; estan en conflicto con las ideas y deseos del pasado y, con el tiempo, han
de ceder su lugar a la verdadera Presencia de lo Real. Constituyen —en tiempo de
crisis— la gran prueba para todos los aspirantes y discipulos, evocando el tipo mas
sutil de discriminacion; una vez que esa prueba ha sido pasada triunfalmente puede
confiarsele al discipulo y al aspirante la tarea de disipar estos dos tipos de espejismo,
remarcando la necesidad inmediata o alglin espejismo mundial particular de actualidad.

Por lo tanto, es evidente que los grupos que trabajan conscientemente en la tarea de disipar el
espejismo tendran las caracteristicas siguientes:

1. Estaran constituidos por aspirantes y discipulos de sexto rayo, ayudados por
trabajadores espirituales de segundo rayo.

2. Estaran formados por aquéllos que:

a. Estan aprendiendo o han aprendido a disipar sus propios espejismos
individuales y pueden comprender la tarea a realizar.

b. Estan enfocados en el plano mental y, por lo tanto, poseen cierto grado de
iluminacién mental. Estan dominando la Técnica de la Luz.

c. Conocen la naturaleza de los espejismos que intentan disipar y pueden emplear
como faro, a la mente iluminada.

3. Entre sus miembros se hallardn aquéllos que, hablando esotéricamente, estan
rapidamente desarrollando o poseen:

a. El poder de reconocer no s6lo el espejismo por lo que es, sino de discriminar
entre los diferentes y muchos otros tipos de espejismos.

b. El poder de apropiarse de la luz, absorbiéndola en si mismos y luego
108



consciente y cientificamente la proyectaran al mundo del espejismo. Los
Maestros, los iniciados avanzados y los discipulos mundiales lo hacen solos, si
es necesario, no requiriendo la proteccion del grupo ni la ayuda de luz de los
miembros del grupo.

c. El poder de emplear la luz, no solo por medio de la absorcion y la proyeccion,
sino también por el empleo consciente de la voluntad, conduciendo la energia
por medio del haz de luz proyectada. A esto agreguen el enfoque constante y
firme. El haz asi proyectado tiene un doble uso: Actua en forma expulsora y
dindmica, asi como un fuerte viento esparce o disipa una densa niebla o como
los rayos del sol disipan y absorben la neblina. 0 bien actian como un haz de
luz por el que puede penetrar lo nuevo y una parte de la intencion divina. Las
nuevas ideas e ideales deseados pueden llegar "sobre el haz", andlogamente
como el haz de luz dirige y lleva a los aviones hacia el lugar de aterrizaje.

a. La Disipacion del Espejismo Individual

Consideraremos, ante todo, la forma en que el aspirante individual puede lograr disipar los
espejismos que durante épocas han condicionado su vida en los tres mundos. Ha sido
dominado por el deseo durante las cuatro quintas partes de sus encarnaciones. Ha empezado a
transmutar el deseo en aspiracion y a buscar —con toda la devocidn, la emocion y el anhelo de
que es capaz— la realizacion. Entonces se hace consciente de la aterradora naturaleza de los
espejismos entre los cuales camina automatica y normalmente. El espejismo surgi6 cuando el
hombre reconoci6 y registrd, como incentivo, el deseo, demostrando asi su humanidad y su
diferencia con el animal, pues la mente revela la existencia del deseo. El esfuerzo instintivo
para satisfacer el deseo innato —inherente a la naturaleza inferior— dio lugar a esfuerzos
planeados para satisfacer el deseo, implicando el empleo rector de la mente. De esta manera,
la linea de demarcacion entre lo animal y lo humano fue cada vez més evidente, apareciendo
hace eones la primera y bésica expresion del puro egoismo. Mdas tarde, a medida que
prosiguid la evolucion y el deseo era transferido de una satisfaccion a otra, empezo a asumir
un aspecto menos fisico, y el hombre busco el placer en la experiencia emocional y en su
dramatizacion; esto condujo al drama como primera expresion artistica, por cuyo intermedio
en el transcurso de las épocas, el hombre ha tratado de colmar la vida emotiva y dramatica
individual, sumergiéndose en el drama a fin de exteriorizarse complementando sus dramas,
deseos y objetivos personales con los desarrollados por la imaginacion creadora, sentando la
base para el reconocimiento, inteligente y real, de la parte en relacion con el todo. Asi se
establecid en las primeras épocas de la raza Atlante la base para desarrollar el sentido de
dualidad mistica, pasando por las diferentes etapas del reconocimiento antropomorfico de la
deidad hasta lograr el reconocimiento de lo real en el hombre; finalmente llegamos al
problema que enfrenta el discipulo. Luego, el Morador en el Umbral se enfrenta con el Angel
de la Presencia y tiene lugar el ultimo y principal conflicto.

Esta conciencia dual culmina durante la tercera iniciacion cuando se libra la ltima batalla
entre los pares de opuestos y el Angel logra su triunfal victoria la personificaciéon de las
Fuerzas del Bien en el individuo, en el grupo y en la humanidad. Entonces no desaparece uno
mismo (identificado con el Todo) sino la dualidad y el deseo por lo material, lograndose la
unidad y la "vida més abundante".

109



El proceso seguido por el discipulo que trabaja conscientemente para disipar el espejismo
en su vida, puede ser dividido en cuatro etapas, de las cuales pueden darse las siguientes
definiciones:

1. Reconocimiento del espejismo o espejismos que velan lo Real, los cuales dependen, en
cualquier crisis de vida, del rayo de la personalidad.

2. Enfoque de la conciencia del discipulo en el plano mental, concentrando la luz en ese
punto de enfoque para iluminar con claridad y ver con nitidez el trabajo a realizar y
dirigir el faro de la mente sobre el espejismo que se ha de disipar.

3. Orientacion, lo cual implica la constante afluencia de luz orientada inteligentemente
hacia los lugares oscuros del plano astral, recordando que la luz permitira al discipulo
hacer dos cosas:

a. Disipar el espejismo una experiencia satisfactoria.
b. Ver lo Real una experiencia terrible.

4. Identificacion con lo Real cuando se hace contacto con ello después de haber disipado
el espejismo. Entonces se dispondrd de mas luz y se reconoceran espejismos mas
sutiles que también deben ser disipados.

Este proceso de reconocimiento, centralizacion, disipacion y consiguiente revelacion prosigue
continuamente desde el momento en que el discipulo huella el Sendero del Discipulado
aceptado, hasta llegar a la tercera iniciacion.

La clave del éxito en este proceso esta relacionada, por lo tanto, con la meditacion y con el
proceso de mantener la mente firme en la luz. So6lo por medio de la perseverancia puede
formarse, intensificarse, enfocarse y proyectarse el haz de luz y luego —en el momento
oportuno— ser retirado. No puedo dilucidar aqui el proceso de la meditacion, basado en la
correcta comprension de la naturaleza de la concentracion. Ya he escrito mucho sobre el tema,
y la disciplina del Raja Yoga es muy conocida. La concentracion y el control mental es tema
corriente en todas las instrucciones dadas por los educadores y los padres iluminados. En la
actualidad, a la persona comun le resulta dificil comprender que existié6 una época en que
frases tales como "emplee la mente" o "si s6lo pensara" o ‘“si controlara un poco su mente
seria mas util" eran totalmente desconocidas, puesto que la mente estaba poco desarrollada,
Entonces sélo la conocian como factor funcionante aquéllos que poseian conciencia iniciatica.
El Sendero de Evolucion es, en realidad, el Sendero de los reconocimientos, que conduce a la
revelacion: Todo el proceso de la evolucion es de caracter inicidtico y lleva de una expansion
de conciencia a otra, hasta que los mundos de lo sin forma y de la forma queden revelados por
la luz que genera el iniciado, y en la cual camina. Estas luces son variadas y diversamente
reveladoras. Tenemos:

1. Laluz de la materia que se halla en todo 4tomo de sustancia.

2. La luz del vehiculo vital o etérico —reflejo de la Luz Una, porque unifica los tres tipos
de luz dentro de los tres mundos.

110



3. Laluz del instinto.

4. Laluz del intelecto o del conocimiento.
5. Laluz del alma.

6. Laluz de la intuicion.

Vamos de una luz a otra y de una revelacion a otra, hasta que salimos del reino de la luz y
entramos en el reino de la vida que es, todavia para nosotros, plena oscuridad.

Es evidente que esta acrecentada luz, trae consigo una constante serie de revelaciones que,
como todo lo demds en el mundo de la experiencia humana, despliega ante los ojos, primero,
el mundo de las formas, luego el mundo de los ideales y después la naturaleza del alma, de las
ideas y de la divinidad. He elegido unas pocas palabras que encierran la revelacion y
simbolizan su cardcter. Pero todas estas revelaciones constituyen una gran revelacion
unificada que va abriéndose lentamente ante los ojos de la humanidad. La luz del yo inferior
personal revela al hombre el mundo de las formas, de la materia, del instinto, del deseo y de la
mente; la luz del alma revela la naturaleza de la relacion que existe entre estas formas de vida
y el mundo de lo amorfo, y el conflicto entre lo real y lo irreal. La luz de la intuicion
despliega, ante la vision del alma, dentro de la personalidad, la naturaleza de Dios y la
unidad del Todo. La inquietud que proporciona el deseo por lo material, tratando de ser
satisfecho en los tres mundos, cede su lugar oportunamente a esa aspiracion para establecer
contacto con el alma y lograr la vida del alma. A su vez, esto es reconocido como un paso
dado hacia esas grandes experiencias fundamentales que denominamos las cinco iniciaciones
mayores, las cuales revelan al hombre el hecho, hasta entonces ignorado, de su
inseparabilidad y de la relacion de su voluntad individual con la voluntad divina.

Vamos ahora a estudiar el modo en que se realizan estas fases del trabajo en el plano
astral: primero, el individuo aprende a emplear la luz de la mente, que el alma genera cuando
se relaciona intimamente con la personalidad, y la impulsa la intuicion. Por medio de esta luz
el discipulo aprende a disipar sus espejismos personales y particulares. Menciono esto pues
quisiera que comprendieran la magnitud de la tarea que un hombre emprende cuando se
dispone conscientemente a liberarse del espejismo, como preparacion para prestar un servicio
mas amplio. Luego entra en conflicto con el espejismo de dicho plano, y estd propenso a
sentirse vencido al darse cuenta de lo que estd enfrentando. Esto constituye una de las causas
de la intensa depresion y de esos grandes complejos de inferioridad que inhiben totalmente a
algunas personas o las conducen oportunamente al suicidio. Sus propios espejismos
personales las ligan al espejismo nacional o planetario, condicionando asi su vida y
pensamiento. Les pediria que recuerden esto cuando tratan con personas de ideas fijas e
incapaces de ver la verdad como ustedes la ven. Son asi porque su espejismo individual esta
nutrido por espejismos mayores, y esto es demasiado para ellos.

No intento especificamente ocuparme de determinados espejismos sino de darles una
formula que, con ligeros cambios y agregados, pueda servir al individuo y al grupo en la tarea
de disipar el espejismo. Comenzaré diciendo, que lo primero que el hombre necesita es
comprender sus reacciones, ideas, deseos y experiencias de la vida; en lo que respecta a su
naturaleza emocional, estd condicionado por un espejismo o espejismos, siendo victima de

111



varios espejismos engendrados en el transcurso de muchas vidas, profundamente arraigados
en su historia, y a los cuales reacciona instintivamente. Sin embargo, llega el momento en que
el discipulo en probacion se hace consciente de estos espejismos instintivos y los reconoce en
cuanto aparecen, y hasta reacciona a ellos; trata de liberarse trabajando primeramente en
forma esporadica e intenta emplear la mente para razonar con el fin de zafarse de ellos y
alternar entre el éxito momentaneo —cuando puede actuar deliberadamente como si estuviera
libre de espejismos—, y los prolongados periodos de derrota en que se siente vencido y no
puede ver la luz por ninguna parte, actuando como una persona ciega y confundida. Esto
indica que es atraido como por un iman (la fuerza de los antiguos espejismos acumulados y
sus efectos karmicos) hacia el centro del espejismo que esté tratando de evadir. Después viene
la etapa (resultado de este alternante proceso) donde la atraccion del alma comienza a
contrarrestar la atraccion por dichos espejismos: aspirando a expresarse libremente y a
liberarse del control que ejerce el plano astral. Entonces tiene lugar el proceso equilibrador.

Durante esta etapa la meditacion es de tal naturaleza que el hombre llega a ser consciente
de la luz del alma al mezclarse con la luz innata del cuerpo mental, intensificandose
constantemente esta luz fusionada, cuando persiste en su trabajo de meditacion. Entonces
llega la etapa en que el aspirante descubre que esta luz interna puede ser empleada, y
comienza, en forma experimental y con variable éxito, a dirigir esa luz sobre los problemas de
su espejismo particular. En esta etapa se lleva a cabo la Técnica de la Luz, empleandola de tal
manera que desaparece la vaga, poco cientifica y antigua técnica. Dicha técnica s6lo es ttil
para el hombre que sabe algo sobre la luz de la mente, la luz de la cabeza y la luz del alma. La
luz de la cabeza es producida por la unidon definidamente planeada de la luz del alma y la luz
de la personalidad enfocadas en el cuerpo mental, produciendo su efecto en el cerebro. Este
proceso de centralizacion tiene tres etapas:

1. En la primera, la luz de la mente y de la materia se enfoca en el vehiculo
mental.

Esto significa unir la luz de la materia y de la sustancia (materia densa y luz etérica) con la
luz de la mente. No existe en el cuerpo astral una luz peculiar ni especifica o que
pertenezca al mismo, pues solo es un conglomerado de formas, creadas por individuos,
naciones o razas, que en su totalidad constituyen el plano astral, que no posee luz innata
como las otras formas. Estas no han sido creadas por el Logos planetario como forma de
expresion de una vida dinamica, constituyendo el verdadero significado de lo que dije
anteriormente: que el plano astral, en realidad, no existe. Es la creacion fantasmagorica
del deseo humano en el transcurso de las épocas, siendo su falsa luz un reflejo de la luz
de la materia o de la mente. Este proceso de enfoque se inicia mediante el alineamiento y
el esfuerzo de llevar a un punto de iluminacion la luz positiva de la mente y la luz
negativa del cerebro, y es llevado a cabo por medio del control mental desarrollado en la
meditacion. Cuando ambos polos opuestos se relacionan, entonces (por un acto de
voluntad de la personalidad) estos dos aspectos de la luz menor forman un minusculo
punto de luz —como la luz de una pequena linterna— que revela algin aspecto del
espejismo, al cual el aspirante responde con mas facilidad. Lo unico que puede hacer esta
primera luz enfocada es revelar. No tiene poder de disipar ni puede neutralizar el
espejismo existente, solo logrard que el hombre se dé cuenta en su conciencia vigilica o
cerebral, de que el espejismo lo tiene aferrado. Esto se relaciona con la etapa de
concentracion en el proceso de meditacion.

112



2. En la segunda, el enfoque se produce por el esfuerzo realizado al practicar la meditacion.
En la etapa anterior, el proceso de fusion de las dos luces materiales corresponde
totalmente a la forma, y el aspirante es impulsado por las fuerzas y aptitudes de su
personalidad. Una ilustracion de esto y de su efectividad puede verse en el hombre que,
por moviles puramente egoistas y mediante una intensa concentracion, enfoca su mente
para lograr satisfacer sus deseos y alcanzar sus objetivos. Elimina todas las reacciones
emocionales, disipando gran parte del espejismo; desarrolla la capacidad de extraer la luz
de la materia (materia fisica y sustancia mental) generando asi una falsa luz, de la cual esta
rigurosamente excluida la luz del alma. Este poder engendra con el tiempo al mago negro,
el cual ha desarrollado la capacidad de extraer la energia de la luz de la materia,
enfocandola en forma tan poderosa y eficaz que se convierte en una gran fuerza
destructiva. Esto ha dado a Hitler y a sus seis malignos asociados el poder para destruir en
el plano material. Pero, en el caso del aspirante, el poder para meditar sobre la realidad
espiritual y de hacer contacto con el alma contrarresta los peligros innatos, cuando se
enfoca en la luz de la materia y la emplea en forma exclusiva; a la luz de la materia se le
afiade la luz del alma, entonces ambas luces fusionadas, o aspectos de la Luz Una, son
enfocadas en el plano mental por medio del poder de la imaginacion creadora. Esto
capacita al hombre oportunamente para disipar el espejismo, liberandolo del plano astral.

3. En la tercera etapa la luz de la materia, la luz de la mente y la luz del alma (como canal
para la intuicién) son conscientemente mezcladas, fusionadas y enfocadas. Entonces el
hombre enfoca esta luz fusionada, dirigida por el alma, sobre el mundo del espejismo y
sobre ese determinado espejismo que le preocupa en un momento dado. La falsa luz del
plano astral desaparece en esta triple luz fusionada, asi como el fuego puede desaparecer
de la vista cuando esta expuesto a la plena luz del sol o un lente de aumento, enfocando los
rayos solares, puede iniciar una llama destructora. El empleo de una potente luz puede
llegar a eliminar una luz menor y disipar una niebla.

Todo esto debe ser llevado adelante, comprensiva y conscientemente, como paso preliminar
de la técnica. Su trabajo serd primero experimental y oportunamente lo aplicard en forma
cientifica. Estara fundado en el reconocimiento de la verdad verdad que es enfrentada y
aceptada. Este trabajo no constituye una especie de razonamiento, aunque precede al trabajo
definidamente cientifico que estoy delineando; tampoco consiste en cultivar nuevas
ocurrencias de tipo mental y espiritual que gradualmente reemplazan al deseo y expelen al
espejismo, lo cual es de cardcter preparatorio y conduce a ese desenvolvimiento que capacita
al aspirante para trabajar cientificamente; ni es un proceso para "matar el deseo" como
ensefian algunas escuelas de pensamiento, sino un proceso de eliminacion gradual del deseo
por medio de una severa disciplina y un duro trabajo de entrenamiento, implicando
incidentalmente, la disipacion del espejismo. Estas han sido las técnicas lentas del pasado.
Hoy el proceso debe cambiar, porque muchas personas son el producto de la comprension y
pueden trabajar inteligente y cientificamente.

Estoy desarrollando un proceso mediante el cual obtendrdn una rdpida y efectiva
disipacion, y se funda en la aceptacion de la hipdtesis de la luz, en el reconocimiento de que el
plano astral no tiene verdadera existencia, en la aplicacion de la imaginacion creadora y en
seguir incuestionablemente las instrucciones, como individuos y como grupo.

113



Tengo la intencidon de darles dos formulas. Una, para uso individual y otra, para los grupos
que pueden emplearla, cuando dedican su esfuerzo unificado a disipar el espejismo, ya sea
grupal o en relacidon con algun aspecto del prevaleciente espejismo mundial. Dos cosas seran
evidentes:

Primero, que quienes participan en la eliminacion del espejismo deben saber distinguir
entre el espejismo y la realidad. A menudo, ambos se asemejan cuando se examinan
superficialmente. Deben estar en condicion de reconocer que una situacion emocional o astral
constituye un velo tendido sobre la verdad y es una distorsion de la presentacion o apariencia
de la expresion de la divinidad en el individuo o en el grupo. Por lo tanto, deben ser capaces
de visualizar, pensar con claridad y reconocer rapidamente lo que impide la materializacion
de esa vision y la exacta recepcion de la verdad. También deben ser capaces de distinguir
entre un espejismo mayor y otro menor. Un espejismo menor, una forma mental pasajera que
se desvanece y posee una naturaleza facilmente recognoscible no justifica el uso de cualquiera
de las formulas. Este espejismo menor podria ser, en un individuo, el sentimiento de
autoconmiseracion o la glorificacion de una notabilidad, por un individuo, un grupo o una
nacion. El tiempo y el sentido comun bastaran para resolver tal situacion. Primero, el
espejismo mayor en el mundo (anterior a la guerra) era el énfasis puesto sobre las posesiones
y la creencia de que la felicidad dependia de las cosas, de los bienes y de las comodidades
materiales.

Segundo, las tres etapas de enfoque mencionadas, constituyen un proceso preparatorio.
Estas tres etapas deben ser, en cierta medida, desarrolladas antes de que sea posible emplear,
con eficacia, las formulas. Quienes intentan trabajar en la tarea de liberar al mundo del
espejismo, deben someterse constantemente a estos aspectos en el arte de la polarizacion, si
asi puedo denominarlo; han de poseer una comprension del mecanismo del pensamiento, de la
creacion de formas mentales y de la naturaleza del pensador; tienen que estar emocionalmente
polarizados y, sin embargo, cuando realizan el trabajo grupal deben hallarse relativamente
libres del control astral. Esta liberacion astral debe controlar hasta cierto punto las decisiones
de quienes han de trabajar en las disipaciones mayores. En el caso del individuo que esta
tratando de disipar el espejismo en su vida individual, deberia estar mentalmente polarizado
por la decision y el esfuerzo, aunque la naturaleza emocional sea para €I, en una vida
determinada, la linea de menor resistencia. Quienes trabajan en forma grupal lograran cierta
medida de centralizacién mental, pero para los propdsitos del trabajo a realizar, se enfocaran
consciente y deliberadamente en el plano emocional, controlando sus naturalezas. En
consecuencia, los trabajadores deben haber practicado la meditacion, haber reflexionado
mucho sobre la naturaleza del pensamiento y su empleo y ser conscientes de la luz interna.

Cuando estas tres etapas han sido establecidas como actividades, hdbitos y reacciones
automaticas relacionadas, y cuando la intencion es fija y la capacidad de enfocar se ha
convertido en una reaccion casi instintiva, entonces puede hacerse un trabajo soélido y eficaz; a
este trabajo debe afadirse la persistencia y la paciencia. Podria agregar que no es necesario
haber realizado a la perfeccion el proceso antes de comenzar el trabajo y el servicio. Los
discipulos y aspirantes deben cultivar la conciencia de colaboracion y comprender que en el
servicio propuesto, participan definidamente en una actividad jerarquica y, por lo tanto, estan
en situacion de prestar ayuda, aunque solos y sin apoyo no puedan obtener los resultados
deseados. Por medio de su ayuda combinada puede ser acelerado el proceso. Actualmente, en
escala mundial, se esta comprendiendo el poder que ejerce el esfuerzo unido en el mundo

114



fisico y el realizado durante la guerra en algunos paises ha apresurado grandemente esta
comprension. El poder de la emocion conjunta (que se expresa a menudo en lo que se
denomina sicologia de las masas) es reconocido hoy en todas partes, temido y explotado. El
poder del pensamiento unificado es aun poco comprendido, y el innato poder que existe en la
luz de muchas mentes, que las hace instrumentos eficaces en los asuntos mundiales,
penetrando y disipando el espejismo y demostrando ser creadoras en el plano fisico, se vera
que forma parte de los nuevos métodos de trabajo que seran empleados en la nueva era. Para
ello, la Jerarquia ha planeado y trabajado, y estd ahora preparada para probar la efectividad de
ese trabajo por medio de la organizacidén de un grupo o grupos que trabajaran con el problema
del espejismo.

Por consiguiente, observaran que lo que estoy delineando es relativamente nuevo. La tenue
impresion de la técnica venidera, en lo que respecta al individuo, ha sido registrada. Hombres
y mujeres de todas partes tratan de liberarse del espejismo por el poder del claro pensar, la
severa disciplina y el sentido comun, y por el consciente registro de su relacion con el todo
—que los induce a eliminar de su vida todo lo que podria causar dificultades a los demas o
aumentar la decepcion del mundo por medio del espejismo. A esto se agregara (quizds como
un aspecto de la nueva religion mundial, en camino de exteriorizacion) la comprension de que
los grupos pueden eliminar con ¢éxito los espejismos que oscurecen el camino de la
humanidad hacia su meta, por medio del poder del pensamiento combinado y proyectado.

A fin de dar, en esta linea de servicio, el primer paso hacia la actividad grupal unida,
presento una formula o ritual grupal que —si es utilizado por aquéllos cuyas vidas estan
relativamente libres del espejismo y el grupo lo reconoce, son realistas y estan animados por
buenas intenciones— haran mucho para terminar con ciertos aspectos del espejismo mundial.
Su esfuerzo, conjuntamente con el de grupos similares, debilitard de tal manera el poder de
estos antiguos espejismos que el "Dia del Esclarecimiento” vendra oportunamente.

Sin embargo, permitanme ante todo, darles una férmula breve para que la emplee el
aspirante, la cual puede ayudarlo a liberarse de su espejismo o espejismos particulares.
Clasificaré el proceso, debiendo seguirlo el aspirante en la forma dada, sin tener en su mente
ningun sentido del tiempo, estando dispuesto a efectuar este trabajo con regularidad durante
meses y si fuera necesario durante afios, hasta que se haya liberado y la luz afluya al plano
astral por intermedio de su cuerpo astral. Sugeriria que ningln aspirante intente enfrentar el
problema del espejismo en su totalidad o procure disipar los espejismos a los cuales es
susceptible. Debe enfrentar un mal muy antiguo y también espejismos firmemente
establecidos, los cuales estan estrechamente vinculados a aspectos de su vida diaria, de su
vida sexual o de sus ambiciones, sus relaciones con otras personas, sus ideas o ideales
favoritos, sus suefos y visiones. Debera elegir el espejismo que mas prepondera y obstaculiza
en un momento dado (siempre existe alguno), y ha de trabajar conscientemente para disiparlo,
si quiere establecer las bases de un servicio efectivo en la disipacion del espejismo mundial.

FORMULA PARA DISIPAR EL ESPEJISMO
(Individual)

I. Etapas Preparatorias.

115



1. Reconocer el espejismo a disipar. Implica:

a. La disposicion de colaborar con el alma, en lo fisico, astral y mental, a fin de
ayudar en el trabajo técnico. Reflexionen sobre las implicaciones de esta frase.

b. El reconocimiento de las diversas maneras en que este espejismo afecta a la
vida diaria y a todas las relaciones.

2. Emprender las tres etapas de enfoque anteriormente delineadas (pags. 161162).

a. El enfoque de la luz de la mente y de la luz de la materia en el vehiculo mental.
Esto se realiza por un proceso de elevacion, mezcla y fusion, para lo cual se
emplea la actividad de la imaginacion creadora.

b. La meditacion, que a su debido tiempo produce la fusion de la luz de la
materia, la luz de la mente y la luz del alma en el plano mental.

c. La comprension de que estas tres luces son una sola luz unificada, un faro
preparado para ser dirigido en cualquier direccion.

3. Reconocer dos aspectos de la etapa preparatoria:

a. El alineamiento de la personalidad, para que los tres aspectos de la naturaleza
inferior sean vistos como constituyendo una personalidad funcionante.

b. EIl acto de integracion, donde la personalidad y el alma son vistas también
como una unidad. Esto se realiza dedicando la personalidad al alma y su
aceptacion por ésta.

Estas dos lineas de pensamiento producen un campo de pensamiento y comprension
magnéticos en el cual se efectua todo el trabajo.

4. Una pausa donde el hombre se afirma para realizar el trabajo. Después de haberse
preocupado profundamente de la etapa del contacto con el alma y la preparacion
inicial, enfoca su atenta mente sobre el espejismo a disipar, lo cual implica tener
conciencia del espejismo y de su por qué y para qué. Significa apartar la atencion de
la personalidad integrada con el alma y llevarla al plano astral y al espejismo
particular, la atencion no ha de ser dirigida al cuerpo astral del aspirante que trata de
efectuar este trabajo. Esta afirmacion es de gran importancia, porque al destruir el tipo
peculiar de espejismo que le concierne, el aspirante o discipulo comienza a destruir la
parte que le corresponde en el mismo lo que hay en €l y lo pone en contacto con el
espejismo, al mismo tiempo que se prepara para el servicio grupal en esa misma linea.
Esta tarea no es facil.

II. TECNICA o FORMULA.

5. Por un acto de la imaginacion creadora el trabajador se esfuerza por ver y oir al alma
—la fuente de luz y poder en los tres mundos— exhalando el OM dentro de la mente de

116



la atenta personalidad expectante. Alli la luz y el poder del alma son retenidos y
mantenidos por la personalidad positiva, pues no es deseable una actitud negativa.

6. La luz y el poder retenidos, combinados con la luz dual de la personalidad (enfocada
como sabemos en el plano mental) se ven como generando una fuerte luz que puede
ser visualizada como un faro brillante e intenso. Debe ser vista como una esfera de luz
brillante y vivida, pero todavia no es irradiada ni proyectada externamente.

7. Cuando se juzga que este acto de visualizacion ha sido satisfactoriamente realizado,
sigue entonces una pausa en la cual el aspirante enfoca toda la voluntad que posee,
detras de la luz que ha creado mediante la fusion de las tres luces. Esto se refiere a la
etapa de la "mente mantenida firmemente en la luz", mencionada por Patanjali.
Aunque el uso de la voluntad —la voluntad del almapersonalidad— es dindmico, en
esta etapa ha de ser pasivo, no magnético ni irradiante.

8. Luego sigue un proceso donde el espejismo a disipar y el faro de la mente son puestos
en relacion con el poder del pensamiento. El espejismo y su cualidad, el faro y su
poder, son reconocidos como tales, y el efecto o los efectos a producirse por medio de
esta relacion, son cuidadosamente analizados. Esto no debe hacerse en forma tal que
los procesos mentales y la luz y el poder, fortalezcan el espejismo, que de por si es
poderoso. Debe ser hecho de tal manera que, al final del proceso, el espejismo pueda
ser apreciablemente debilitado y oportunamente disipado. Esta es una realizacion
importante.

9. Habiendo llevado a cabo, en todo lo posible, las necesarias concentracion, realizacion
y relacion, el aspirante (por un acto de voluntad y la imaginacion creadora) enciende el
faro y entonces debe ver un vivido haz de luz que afluye y horada el espejismo. Debe
visualizar un amplio y brillante haz de luz que surge desde la mente iluminada al plano
astral, y ha de creer que realmente es asi.

10. Entonces viene una fase importante y dificil del trabajo, donde el trabajador nombra el
espejismo y lo ve en proceso de disiparse. Ayuda al proceso, diciendo con tension e
inaudiblemente:

El poder de la luz impide la aparicion del espejismo (nombrarlo)
El poder de la luz impide que la cualidad del espejismo me afecte.
El poder de la luz destruye la vida que existe detras del espejismo.

La pronunciacion de estas tres frases constituye una afirmacion de poder y de propdsito y
deben ser dichas en un punto de tension, con una mente firme y orientada
positivamente.

11. Se pronuncia nuevamente la Palabra Sagrada, con la intencion de producir, lo que en
lenguaje esotérico se llama un "Acto de Penetracion"; entonces se ve que la luz realiza

tres cosas:

a. Un impacto definido sobre el espejismo.

117



b. Penetra el espejismo y es absorbida por éste.

c. Lo disipa lentamente; a medida que pasa el tiempo, el espejismo no volverd a
ser tan poderoso y en su oportunidad desaparecera completamente.

12. A esto le sigue un proceso de retraccion en el cual el aspirante, consciente y
deliberadamente, retira el haz de luz y se reorienta hacia el plano mental.

Debo hacer resaltar que el espejismo nunca se disipa inmediatamente. Tiene un origen muy
antiguo. Pero el empleo persistente de esta formula debilitara al espejismo, desvaneciéndose
lenta e inevitablemente, y el hombre se liberara de tal impedimento. Quizés esta formula les
parezca algo extensa, pero la he detallado a proposito, lo mas plenamente posible, para que el
aspirante comprenda con claridad lo que debe hacer. Después de la debida practica y de haber
seguido fielmente las condiciones requeridas, la seguird casi automdticamente y soélo
necesitard que la formula sea reducida al breve delineamiento siguiente:

Delineamiento Breve de la Formula
1. Las cuatro etapas preparatorias:

Reconocimiento del espejismo a disipar.

Enfoque de la luz de la personalidad, la luz dual.

Meditacion y reconocimiento de la luz mayor.

Unificacion de la dual luz de la materia y de la luz del alma, creando asi el faro
de la mente.

oo

2. El proceso de alineamiento y de integracion definida.

3. La orientacion deliberada del faro de la mente al plano astral
La formula

4. La actividad del alma y la retencion de la luz.

5. La generacion del faro y su visualizacion.

6. Laevocacion de la voluntad detras del faro de la mente.

7. Laluz unificada que se ha generado, es dirigida hacia el espejismo por el poder del
pensamiento.

8. La especificacion del espejismo y la triple afirmacion.
9. EI Acto de Penetracion.
10. El Proceso de Retraccion.

Como veran, lo que en realidad estoy haciendo es ensefiar, a la generacion venidera, como

118



destruir esas formas mentales que esclavizan a la raza y que, en el caso del espejismo,
constituyen formas adoptadas por el deseo, la emocion, la sensibilidad al ambiente, la
aspiracion en desarrollo y los viejos ideales que impiden, a la luz del alma, iluminar la
conciencia vigilica. Las energias que toman forma en el plano astral no son emocion ni
sensacion puras, revestidas de materia astral pura, pues no existe tal cosa, sino los deseos
instintivos evocados por la sustancia evolucionante del plano fisico, y ésta, en su totalidad,
por la actividad de la familia humana, esta siendo redimida y elevada, hasta que algin dia
veremos la transfiguracion de esa sustancia y la "glorificacion de la Virgen Maria" —el aspecto
Madre en relacion con la divinidad. Son también las formas mentales descendentes que el ser
humano, en evolucion, crea continuamente, haciéndolas descender a la manifestacion y
revistiéndolas con la sustancia del deseo. Cuando las formas mentales descendentes (un
reflejo en los tres mundos de esa vasta "nube de cosas cognoscibles" como Patanjali lo
denomina, en proceso de ser percibida y que se cierne en el plano budico, esperando la
precipitacion) y la masa ascendente de las demandas instintivas, que surgen del aspecto
inferior del ente humano Y de toda la humanidad, se unen en un punto de tension, tenemos
entonces la aparicion de lo que se conoce como plano astral una esfera de actividad creada por
el hombre. Los reinos subhumanos de la naturaleza no saben lo que es el plano astral; los
reinos superhumanos lo han trascendido y han descubierto el secreto de su ilusion, no
reconociéndolo, excepto como campo temporario de experiencia en el cual vive el hombre. En
ese nivel aprende que la realidad no es "nada de esto, sino Uno y Otro relacionados entre si".
Esta es una de las frases ocultas que el discipulo debe aprender a comprender, pues describe la
manifestacion.

b. La Disipacion de los Espejismos Grupal y Mundial.

El trabajo grupal para disipar el espejismo mundial deben hacerlo (como es evidente)
aquéllos que estan trabajando para disipar el espejismo en sus propias vidas y han aprendido a
emplear las formulas que acabo de dar. La mayoria de los que asi trabajan son aspirantes que
pertenecen al sexto rayo aquéllos que tienen personalidades de sexto rayo o cuyo rayo del
alma corresponde al sexto, ademas de los que pertenecen a todos los rayos y tienen poderosos
vehiculos astrales de sexto rayo, constituyen los trabajadores mas eficaces del grupo y estan
sujetos a una especial dificultad. A pesar de la aspiracion y la buena intencidn, raras veces son
conscientes de los espejismos que los dominan. Le resulta excesivamente dificil, al aspirante
de sexto rayo, admitir que esta sujeto a un espejismo, particularmente cuando es un espejismo
de naturaleza espiritual, de categoria muy elevada. En dichos casos el espejismo se agranda,
debido a la energia de la devocion que lo solidifica, proporciondndole una cualidad que hace
muy dificil penetrarlo. Su seguridad llega a ser un serio obstaculo para realizar el trabajo con
clara vision, pues todo debe desaparecer antes de que pueda llevar a cabo, con éxito, el trabajo
de disipacion. Las personas que pertenecen al primer rayo pueden dominar el espejismo, con
relativa facilidad, cuando se dan cuenta que constituye una limitacion de la personalidad. Las
personas que pertenecen al tercer rayo son tan susceptibles al mismo, como lo son las de sexto
rayo; sus mentes tortuosas, desviadas y planeadoras y la rapidez con que pueden engafiarse a
si mismos (y a menudo engafiar a otros) obstaculizan grandemente su trabajo de despejar el
espejismo. La incapacidad, del aspirante y del discipulo de tercer rayo, de explicar con
claridad su pensamiento por medio de la palabra, pone en evidencia su pronunciada tendencia
a ser victimas del espejismo. Se ha cuidado a si mismo durante muchas vidas, formulando
pensamientos e ideas dudosas, y raras veces puede describir con claridad lo que quiere decir.
Por esta razdn las personas que pertenecen al sexto y al tercer rayos, por lo general e

119



inevitablemente, son incapaces de ensefiar. En consecuencia, ambos deben aprender a emplear
esta formula, y apresurarian grandemente el proceso de disipacion si se esforzaran por hablar
o escribir con claridad. Tampoco deben ser ambiguos, expresando a medias sus pensamientos,
ni hacer insinuaciones o sugerencias, sino tratar de explicar con claridad las ideas que desean
exponer.

Las personas que pertenecen al séptimo rayo tienen la dificultad de crear formas mentales
bien nitidas. Por lo tanto, los espejismos que las dominan son precisos y definidos, y aunque
se cristalizan y se disipan muy rapidamente, constituye aquello que los impele totalmente. Los
aspirantes que pertenecen al segundo rayo, por lo general son conscientes de cualquier
espejismo que estd tratando de aferrarlos, pues tienen la facultad innata de percibir con
claridad. Su problema consiste en destruir en si mismos su rapida respuesta a la atraccion
magnética del plano astral v sus innumerables y difundidos espejismos. No responden tan
frecuentemente a un solo espejismo sino a todos, en forma relativamente momentanea,
demorando excesivamente su progreso. Debido a su clara visién, suman, a su sensibilidad al
espejismo, la capacidad de sufrir por ¢l y considerar su respuesta como un pecado y fracaso,
demorando asi la liberacion del mismo por una actitud negativa de inferioridad y angustia. Se
beneficiaran mucho si emplean constantemente esta formula, hasta llegado el momento en que
sean conscientes del espejismo o espejismos, pero sin ser afectados por ellos. Las personas
que pertenecen al quinto rayo son las que menos sufren de espejismos, siendo especialmente
victimas de la ilusion; para ellos es de primordial importancia, emplear la Técnica de la
Presencia, porque introduce un factor que la persona de quinto rayo es propensa a negar y
rehtsa aceptar, la realidad del Yo superior. Se cree autosuficiente. Responde con mucha
facilidad y satisfaccion al poder del pensamiento; el orgullo, por la capacidad mental que
posee, es su pecado inevitable y, por lo tanto, tiene propdsitos fijos y se ocupa del mundo de
lo concreto y de lo intelectual. Cuando el Angel de la Presencia llega a ser una realidad para
ellos, se debilita y desaparece su respuesta a la ilusion. Su principal problema no es la
negacion de la existencia del cuerpo astral, pues tienden a menospreciar su aferramiento, sino
reconocer lo que la mente ha de revelar —el Yo espiritual divino. Su mente concreta inferior se
interpone entre ellos y la vision.

Las personas que pertenecen al cuarto rayo estan particularmente propensas a caer en el
espejismo y a producir asi una condicion extremadamente dificil. Podria definir su problema
diciendo que tienden a descender sus ilusiones al plano astral y revestirlas de espejismo,
teniendo, en consecuencia, un doble problema en sus manos; estdn enfrentadas con la
unificacion del espejismo y la ilusiéon. Sin embargo, constituyen el grupo de almas que
revelaran oportunamente la verdadera naturaleza de la intuicion, lo cual serd el resultado de su
lucha irreal e ilusoria en el mundo de las apariencias.

Consideraremos ahora la férmula a ser empleada por aquéllos que tratan de servir a la
humanidad destruyendo y disipando deliberadamente los espejismos que mantienen
esclavizada a la raza, comprendiendo que es necesario hacerlo en forma grupal. Los miembros
de dichos grupos han de poseer ciertas caracteristicas individuales esenciales. Primero, deben
ser capaces de trabajar “sin apegarse" a los resultados y emplear la férmula durante un tiempo
determinado, una vez por semana (por ejemplo, durante dos o mads afios) sin esperar
resultados, deben tener en cuenta que nunca sabran si tendran éxito, porque los espejismos
que tratan de disipar estan tan generalizados y diseminados, que sus mentes individuales no
pueden captar los efectos resultantes. Estan demasiado cerca del cuadro; su perspectiva es

120



logicamente de primer plano. Segundo, deben saber apreciar inteligen-temente lo que
constituye el espejismo mundial para poder "nombrarlo" esotéricamente y de esta manera
entrar en contacto con ¢él. Tercero, han de estar habituados a disipar el espejismo en sus
propias vidas; la necesidad que tienen de hacerlo y el lograrlo, son los factores que indican su
aptitud para la tarea.

Finalmente, han de amar a sus semejantes, pero no como la persona de sexto rayo, con
devocidon separatista, sino como la de segundo rayo con una apreciacion cabal de la
humanidad, un corazén comprensivo, mas una mente analitica, que ama firmemente a pesar
del error constatado, con una clara percepcion del "haber y el debe" de un individuo o de una
raza. La capacidad de hacerlo constituye uno de los factores que permite al aspirante de sexto
rayo salir del sexto rayo menor y entrar en el segundo rayo mayor, como deben efectuarlo
todos los iniciados del sexto y cuarto rayos.

Uno de los requisitos de este trabajo grupal es la cuidadosa eleccion de aquéllos que han de
participar en el trabajo. Deben ser elegidos los que pueden trabajar juntos, conocerse muy
bien mutuamente y estar libres de fricciones personales, es decir, desconocerse mutuamente
como personalidades, pero han de ser atraidos entre si como almas colaboradoras en este
particular trabajo. Hasta donde sean capaces, deben esforzarse por trabajar con regularidad,
para poder establecer un ritmo que conducird a un constante impacto ritmico de la luz sobre el
espejismo. Han de ajustarse fielmente a la formula dada, la cual es una de las formulas
iniciales més poderosas, pues es la primera que se empleard para disipar grupalmente al
espejismo. Todo este procedimiento es totalmente nuevo en lo que se refiere al hombre, y el
trabajo a realizar serd muy dificil porque implica una situacion excepcional. Los grupos que
haran el trabajo de horadar y disipar los espejismos que ofuscan la vision de la humanidad
seran los primeros grupos formados por personas no iniciadas, que trabajaran
conscientemente y con intencion fija en el plano fisico. Hasta ahora el trabajo lo han
efectuado los miembros de la Jerarquia y ha sido hecho tnicamente con la idea de frenar los
espejismos, hasta el momento en que la humanidad esté preparada para destruir lo que ella ha
creado. Los espejismos también han sido horadados anteriormente por el esfuerzo colectivo
llevado a cabo durante largo tiempo y, por lo general, sin verdadera comprension consciente.
Un ejemplo de ello seria el trabajo realizado por la Iglesia, en su forma difusa y ambigua, de
horadar el espejismo del deseo y del bien material, reemplazando la idea por un sustituto
celestial. El trabajo que se estd planeando realizar ahora es dindmico y muy definido,
llevandose a cabo conscientemente, siendo especifico en su impacto. Constituye el método de
manejar y proyectar la energia de la luz a fin de destruir los impedimentos que ocasiona una
naturaleza emocionalmental en el Sendero de Retorno a Dios.

Seria deseable y ayudaria a realizar un trabajo concentrado y mas facil, si el grupo pudiera
reunirse para emplear la formula. Pero, si esto no fuera posible, los miembros del grupo
podran ponerse de acuerdo para trabajar, por separado, con la idea de que es un trabajo grupal
y con el firme reconocimiento de los miembros que forman el nucleo del grupo. Esto es
necesario tanto para el "acopio de luz" como para protegerse contra el espejismo a atacar. Este
"acopio de luz" es uno de los principales requisitos, y debe siempre tenerse en cuenta. Si es
posible, deberia establecerse la regla de realizar el trabajo en determinada reunioén grupal,
aunque implique un sacrificio por parte de algunos de los miembros.

Les sugeriria que el grupo se ocupe primeramente de algin espejismo, que todos los
121



miembros reconozcan como que constituye el mayor impedimento para el progreso de la
humanidad. Aconsejaria también que en las primeras etapas del trabajo se ocupen del
espejismo que afecta a los aspirantes, y que no traten de atacar los espejismos mas
difundidos y profundamente arraigados en la raza. Han de desarrollar la facilidad de manejar
algunos de los espejismos menores y que pueden ser mds facilmente visualizados. A medida
que el tiempo pasa y el grupo adquiere facilidad para trabajar, puede pasar a tareas mas
dificiles y manejar los espejismos que se hallan mucho mas alla de sus propias dificultades.
Es innecesario decir que el grupo ha de estar formado unicamente por aquellos que se
esfuerzan por liberar sus vidas del espejismo. Ademas también diré que si un miembro del
grupo estd envuelto por el mas denso espejismo y lucha contra él, deberia abstenerse de
hacer el trabajo grupal hasta que, ayudado por la formula individual, se haya liberado del
mismo.

Aquéllos que pueden enfrentarse a si mismos con mente abierta, ver la verdad tal cual es,
enfrentar los mismos hechos en conexién con la humanidad y permanecer serenos y sin temor
frente a los peores descubrimientos sobre si mismos y el mundo de los hombres, son quienes
empleardn esta técnica con mayor éxito. Ademas quisiera recordarles que el grupo necesita
protegerse del espejismo o espejismos, que esta tratando de disipar. La tendencia individual al
espejismo es el factor que les concede el derecho a servir de esta manera, pero también los
deja expuestos al peligro y, para ello, serd necesario una formula protectora.

Por lo tanto, dicha formula comprendera tres partes:
1. La Etapa Preparatoria.
2. El Empleo de la Formula Protectora.
3. La Foérmula Grupal para la Disipacion del Espejismo.

El trabajo realizado por el individuo, al tratar sus problemas personales respecto al espejismo,
facilitara grandemente el trabajo preparatorio de los grupos.

Observaran que al delinearles este trabajo, no me refiero a la habitacion, a la posicion que
adopten los miembros del grupo, a la postura, al empleo del incienso o a los aditamentos que
muchos grupos ocultistas consideran de importancia, Hoy, los rituales fisicos establecidos son
(desde el angulo de la Jerarquia) totalmente caducos y de ninguna importancia en lo que se
refiere a los discipulos y aspirantes avanzados. Son de valor para las personas poco
evolucionadas, en quienes el sentido de lo dramdtico ha de ser desarrollado, necesitando la
ayuda externa, lo cual proporciona el ambiente adecuado que ayuda a los principiantes a
mantener, ante su vista, el tema de su trabajo y objetivo. El Unico ritual que sigue
considerandose de valor, para toda la familia humana —particularmente para la persona
avanzada—, es el Ritual Masonico. La razon de ello se debe a que es una representacion
pictdrica del proceso de la Creacion, de la relacion que existe entre Dios y el hombre, del
Sendero de Retorno y también de esas grandes Iniciaciones, por las cuales el iniciado liberado
penetra en la Camara de Concilio del Altisimo. A excepcion de esto, los pequefios e
insignificantes rituales de ubicacioén y de relacion fisica, con respeto a la actitud y lugar de
ubicacion, son considerados innecesarios y como que sOlo absorben frecuentemente la
atencion, que deberia dedicarse al trabajo que tienen entre manos.

122



Se presume que quienes emplean estas formulas han adquirido cierta medida de
polarizacion interna y son capaces de retirarse a su centro espiritual en cualquier lugar y
momento dado. Este es el centro de pensamiento silencioso en el cual se realiza el trabajo.

Todo lo que se necesita como preliminar al trabajo grupal, son diez minutos de completo
silencio, durante los cuales los miembros del grupo trataran de establecer ese campo
magnético de positiva actividad receptora (observen aqui la paradoja de las ciencias
esotéricas) que hara posible, el resto del trabajo.

Quien dirige el grupo (son elegidos en rotacion todos los miembros) comienza el trabajo
nombrando a los miembros del grupo y, a medida que lo hace, los demas miran directamente
los ojos del nombrado, quien se levanta y durante un minuto se pone frente a ellos. De esta
manera se establece una relacion y armonia, pues la fuerza magnética rectora de cada alma
siempre va de “ojo a 0jo”. Este es el significado oculto de las palabras “;Puedes mirarme a
los 0jos?" o "Se miraron mutuamente" y frases similares. Habiendo establecido esta relacion
entrelazadora, el grupo se sienta en silencio durante diez minutos. Esto se hace a fin de retirar
la conciencia de todos los asuntos personales y del mundo, centrdndola en el trabajo a
realizar. Al término de este tiempo, el que dirige nombra el espejismo del cual ha de ocuparse
el grupo. No habra desacuerdo sobre el espejismo, en el momento de la reunién grupal,
porque los miembros del grupo fuera de las reuniones y durante el mes previo a la iniciacion
de la tarea de disipar el espejismo habran hecho un estudio del mismo, de sus implicaciones,
historial y efectos psicologicos, individuales, grupales y nacionales y también de su
influencia sobre la humanidad. La experiencia que tiene el grupo en este tipo de trabajo
determinara la naturaleza del espejismo a considerar. Como lo he senalado anteriormente, el
grupo de trabajadores inexpertos comenzard por considerar uno de los espejismos que
obstaculiza a los aspirantes, y de alli pasard a considerar los espejismos mas poderosos y
muy ampliamente diseminados que obstaculizan a la humanidad. Este preludio del trabajo,
con frecuencia se denomina Acto de Nominacion, porque se nombra a los miembros del
grupo y al espejismo.

La etapa siguiente es similar a la etapa preparatoria descrita en la formula para disipar el

espejismo del individuo. Por lo tanto, tenemos:
ETAPAS PREPARATORIAS
1. El Acto de Nominacion.

2. La Formula Protectora.
La Formula Protectora es muy sencilla. Los miembros del grupo diran al unisono:
"Como alma trabajo en la luz, y la oscuridad no puede afectarme.
Permanezco en la luz.

Trabajo, y de alli no me muevo".

Al decir esto, cada persona del grupo hace el signo de la Cruz, tocando el centro de la frente,
123



el centro del pecho y cada uno de los ojos, formando asi la Cruz alargada del Cristo o
de la humanidad divina. Como ya saben, la Cruz no es simplemente un simbolo
cristiano, sino el gran simbolo de la luz y de la conciencia y significa la luz vertical y
la luz horizontal, el poder de atraccion y el poder de irradiacion, la vida del alma y la
vida de servicio. El signo de la Cruz como lo utiliza la Iglesia Catdlica, tocando la
frente, el corazén y los hombros, simboliza la materia. Significa, en realidad, el tercer
aspecto. El signo de la Cruz que el discipulo debe hacer, es la Cruz de Cristo, de la
conciencia cristica. Gradualmente la Cruz de Cristo (la Cruz del Cristo resucitado)
reemplazara a la Cruz de la materia y al aspecto Madre. Su similitud con la svéstica es
evidente, siendo ésta una de las razones para su desaparicion.

3. Etapas Preparatorias:
a. Enfocar la luz dual de la personalidad, la de la materia y la de la mente.
b. Meditar sobre el contacto con el alma y reconocer la luz del alma.

c. Mezclar y fusionar las dos luces menores y la luz del alma. Esto se realiza
como grupo; contribuyendo cada miembro y tratando conscientemente de
visualizar el proceso de fusionar la triple luz con la que cada uno contribuye,
en una esfera de luz.

4. Entonces, a una senal del dirigente el grupo dice al unisono:
"La luz es una y en esa luz veremos la luz.
Esta es la luz que transforma la oscuridad en claridad".
oM oM oM

Los procesos de alineamiento e integracion, individuales y grupales pueden entonces
considerarse completos, y cuando se han realizado real y correctamente, en cada reunion se
logrard una integracion y fusion mas rapida y la esfera de luz asi creada adquirird mayor
brillo. La emision del OM indica la fusion y la esfera de actividad, porque el OM es emitido
primero por el alma grupal (la unidad de las almas de todos los miembros del grupo), luego
como alma en el plano mental y, finalmente, como alma preparada para actuar en calidad de
portadora y distribuidora de luz en el plano astral. Todas son formas simbolicas de registrar la
realidad interna y son también la tentativa de exteriorizacion de la fuerza, pues todos los
simbolos y formas de actuar simbdlicas pueden serlo, sirviendo asi para mantener a los
trabajadores en un punto de tension. Esto es algo importante y deberia evitar que los
trabajadores atribuyan indebido poder al aspecto forma del simple ritual, ayudandolos a
enfocar su atencion en el mundo de los significados y de la actividad espiritual subjetiva.
Estas tres etapas se denominan:

1. El Acto de Nominacion.

2. El Acto de Proteccion.

124



3. El Acto de Enfoque de la luz.

Como se verd, mucho depende de la capacidad de los miembros del grupo para visualizar
claramente, asi como también para pensar con claridad. La préctica, naturalmente, tiende a
perfeccionar ambos procesos. Al finalizar las tres etapas, los miembros del grupo han llegado
a unirse como almas y a protegerse contra el poder de atraccion del espejismo —unidos como
almas con la mente y el cerebro, mantenidos firmes y positivamente en la luz. Entonces ven la
luz fusionada del grupo como un gran faro, cuyo haz ha de ser dirigido hacia abajo por un
acto de voluntad, y desde el plano mental, sobre el espejismo existente en el plano astral, que
se ha vinculado con el grupo en el acto de nombrarlo. Estoy entrando en detalles sobre el
tema, porque este trabajo constituye una nueva aventura y quisiera que lo iniciaran con la
clara comprension de como llevar a cabo esta tarea. Al final de esta instruccion hallaran dos
formulas breves y dos extensas para que puedan considerarlas y captarlas, aparte del texto
explicativo. Este trabajo inicial deberia tomar al principio quince minutos, después no mas de
cinco (excluyendo los diez minutos de preparacion silenciosa que precede al trabajo formal),
pues los miembros del grupo se acostumbraran a trabajar juntos, alcanzando oportunamente
los objetivos del trabajo preparatorio con gran rapidez.

TECNICA o FORMULA
5. Entonces, audiblemente y al unisono, el grupo diré:

"Somos irradiacion y poder. Permanecemos siempre con nuestras manos extendidas uniendo
los cielos y la tierra, el mundo interno de significados y el mundo sutil del
espejismo.

"Alcanzamos la luz y la hacemos descender para satisfacer la necesidad. Llegamos al lugar
silencioso y traemos de alli el don de la comprension. Asi trabajamos con la
luz y trasformamos la oscuridad en dia”.

Al pronunciar esto, el grupo visualiza el gran faro, creado en conjunto mediante su luz
unificada, dirigiéndose al espejismo a disipar, manteniendo la luz firme y realizando
mentalmente el trabajo de disipacion que se piensa efectuar. Esto se denomina Acto de
Orientacion.

6. Luego sigue una pausa de algunos minutos, en la que el grupo trata de poner detras del
faro su voluntad o intencidn unida, dirigida y dindmica; esto lleva, a través del faro de
la luz proyectado, la cualidad destructiva de la voluntad espiritual destructiva para
todo lo que impide la manifestacion de la divinidad. Se logra, alcanzando un punto
unido de tension y dedicando la voluntad individual y grupal a la voluntad de Dios. Se
denomina Acto de Voluntad, llevandolo a cabo cada miembro del grupo,
silenciosamente, con una profunda comprension de que todos son aceptados y que la
voluntad del grupo esté siendo silenciosamente enfocada. Luego diran:

“Con el poder del haz, la luz esta enfocada en el objetivo™.

7. Luego viene el Acto de Proyeccion y la enunciacion de las palabras de poder
—nombrando el espejismo particular, o tema de atencion, poniéndolo conscientemente
en relacion con la luz enfocada— lo cual inicia la tarea de disipacion.

125



"El poder de nuestra luz unida impide la aparicion del espejismo de... (nombrarlo). El poder
de nuestra luz unida evita que la cualidad del espejismo afecte a los hombres.
El poder de nuestra luz unida destruye la vida que se halla detras del
espejismo."

Estas palabras son aproximadamente iguales a las de la formula individual y adquieren fuerza
por la experiencia del aspirante y la familiaridad con que la emplea. Esto constituye el
Acto de Afirmacion que es la segunda parte del Acto de Proyeccion.

8. Luego viene un aspecto importante del trabajo en que los miembros del grupo
visualizan la gradual disipacion y dispersion del espejismo por la penetracion de la luz
en la oscuridad del mismo. Se esforzaran por ver surgir la realidad y su desintegracion,
haciéndolo por un esfuerzo de la imaginacion creadora. Cada uno lo hara a su manera
y de acuerdo a su comprension y capacidad. Este es el Acto de Penetracion.

9. Después siguen cinco minutos de silencio y de intensificacion de propdsito, mientras
el grupo espera que el trabajo iniciado siga adelante. Luego el grupo retira su
conciencia del plano astral y del mundo del espejismo. Los miembros del grupo
reenfocan su atencion, primero sobre el plano astral y luego sobre el alma,
abandonando todo pensamiento respecto al espejismo, sabiendo que el trabajo ha sido
llevado a cabo con éxito. Se reorganizan como un grupo que esta relacionado con el
reino de las almas y entre si. Hablando esotéricamente, "se apaga el faro del alma".
Este es el Acto de Retraccion.

10. Entonces es emitido el OM en forma grupal; luego, a fin de hacer hincapié sobre el
trabajo terminado, cada miembro del grupo emite el OM diciendo:

"Que asi sea, y me sirva de ayuda para dar fin a
todo espejismo y falsedad en mi propia vida".

A los aspirantes les llevara algin tiempo hacer este trabajo con familiaridad, pero es
evidente que al aprender una técnica totalmente nueva para servir, cada paso debe ser
dominado y practicado durante un largo lapso. Lleva cierto tiempo familiarizarse con cada
nueva rama del estudio emprendido y esto no es una excepcion. Pero vale la pena hacer el
esfuerzo desde el punto de vista individual, como acto de servicio a la humanidad.

Que todos los grupos aprendan a actuar en la luz y que el espejismo desaparezca de sus

vidas para que puedan caminar libremente en esa luz y utilizarla para bien de otros, es el
deseo de mi corazon.

FORMULA PARA DISIPAR EL ESPEJISMO
(Individual)
Etapas preparatorias.

1. Reconocer el espejismo que ha de disiparse. Esto implica:
126



a. Disponerse a colaborar con el alma.
b. Comprender la naturaleza del espejismo determinado.
2. Las tres etapas de enfoque:
a. Enfocar la luz de la materia y la de la mente en el cuerpo mental.
b. Enfocar, por medio de la meditacion, esa luz dual y la luz del alma.
c. Enfocar estas tres luces, creando asi el faro para disipar el espejismo.

3. Preparacion, por medio del alineamiento y la integracion, lo cual produce un campo de
sustancia mental magnética.

4. Dirigir la atencidn y el faro de la mente al plano astral.

Formula.

5. El alma exhala el OM en la personalidad expectante, y la luz y el poder asi generados
son retenidos para ser utilizados.

6. Lenta y conscientemente se genera una intensa luz.
7. Invocar la voluntad espiritual mientras se mantiene a la mente firme en la luz.
8. Relacionar el espejismo a disipar y el faro de la mente.

9. Luego, encender el faro por un acto de voluntad, proyectando un fuerte haz de luz
sobre el espejismo.

10. Se nombra el espejismo y el aspirante dice intensa e inaudiblemente:
"El poder de la luz impide la aparicion del espejismo (nombrarlo).
El poder de la luz no permite que la cualidad del espejismo me
afecte.
El poder de la luz destruye la vida que se halla detras del
espejismo.

11. E1 OM es emitido por el aspirante, constituyendo el Acto de Penetracion.

12. Después de esto el aspirante se retira conscientemente al plano mental y el haz de luz
se desvanece.

127



Formula Individual Abreviada
1. Las cuatro etapas preparatorias:
a. Reconocer el espejismo a disipar.
b. Enfocar la luz dual de la personalidad.
c. Meditary reconocer la luz del alma.
d. Unificar las tres luces.
2. El proceso de alineamiento y la reconocida integracion.
3. Dirigir el faro de la mente al plano astral.
La Férmula
4. Activar el alma y retener la triple luz.
5. Generar y visualizar el faro.
6. Evocar la VOLUNTAD que se halla detras del faro de la mente.
7. Dirigir el faro de la mente sobre el espejismo, por medio del pensamiento.
8. Nombrar el espejismo y la triple afirmacion.
9. El Acto de Penetracion.

10. El Proceso de Retraccion.

FORMULA PARA DISIPAR EL ESPEJISMO MUNDIAL
(Técnica grupal)

Etapas Preparatorias.
1. Nombrar a los miembros del grupo seguidos de diez minutos de silencio.
2. Foérmula Protectora: Los miembros del grupo dicen al unisono:

"Como alma trabajo en la luz, y la oscuridad no puede afectarme.

Permanezco en la luz.

Trabajo, y de alli no me muevo".

Al pronunciar estas palabras, cada miembro del grupo hace el signo de la Cruz de la
128



divinidad.
3. Las tres etapas preparatorias:
a. Enfocar la luz dual de la materia y de la mente.
b. Meditar sobre el contacto con el alma y reconocer la luz del alma.
c. Fusionar las dos luces menores con la luz del alma.
4. A una senal del dirigente, el grupo dice conjuntamente:

"La luz es una y en esa luz, veremos la luz. Esta es la luz que trasforma la oscuridad en dia.

oM oM oM

La Formula.

5. Entonces, el grupo dice al unisono:

“Somos irradiacion y poder. Permanecemos con nuestras manos extendidas, uniendo los
cielos y la tierra, el mundo interno de significados y el mundo sutil del
espejismo.

Alcanzamos la luz y la hacemos descender para satisfacer la necesidad. Llegamos al lugar
silencioso, trayendo desde alli el don de la comprension. De esta manera,

trabajamos con la luz y trasformamos la oscuridad en claridad.”

Al decir estas palabras, los miembros del grupo visualizan el gran faro que han creado,
dirigiendo su luz sobre el plano astral.

6. Luego viene una pausa y después se invoca a la voluntad espiritual. Cuando se ha
hecho esto el grupo dice:

"Con el poder de su haz la luz es enfocada en el objetivo".
7. Se nombra el espejismo a disipar y se arroja la luz sobre él.
Se pronuncian las Palabras de Poder:
"El poder de la luz unida impide que aparezca el espejismo de... (nombrarlo)
El poder de nuestra luz unida impide que la cualidad del espejismo afecte al hombre.

El poder de nuestra luz unida destruye la vida que se halla detras del espejismo".

8. Visualizar la luz, penetrar en el espejismo y producir asi su debilitamiento y
disipacion.

9. Cinco minutos de silencio e intensidad de proposito mientras se visualiza la
continuaciéon del trabajo. Luego los miembros del grupo se enfocan en el plano

129



mental, apartando su atencion del plano astral. El faro del alma se apaga.

10. La pronunciacion individual del OM en forma audible.

FORMULA GRUPAL ABREVIADA
1. El Acto de Nominacion.
2. El Acto de Proteccion.
3. El Acto de Enfoque de las Luces
4. El Acto de Orientacion
5. El Acto de Invocacion de la Voluntad
6. El Acto de Proyeccion y Afirmacion
7. El Acto de Penetracion
8. El Acto de Retraccion

Estamos llegando al fin de nuestra consideracion del espejismo. El tema se ha llevado en
forma consecutiva, habiendo sido descrito el triple aspecto de la ilusion mundial tal como
aparece en el plano mental, condicionando alli a los intelectuales del mundo y, en el plano
astral, constituyendo el espejismo en el cual sucumben las masas. Ahora consideraremos el
mundo de maya en el cual fisicamente vivimos, nos movemos y tenemos nuestro ser.

Quisiera saber si aquéllos que leen lo aqui expuesto comprenden la importancia de este
tema y se dan cuenta que abre un amplio campo de servicio, haciendo —como en realidad lo
hace— que la vida humana sea una cosa practica, ¢ indicando andlogamente los pasos
mediante los cuales puede conocerse la Realidad y hacer que desaparezcan las formas que la
ocultan. Detras de las palabras ilusion, espejismo y maya, se halla la VERDAD. Tal verdad es
la clara conciencia del Ser, de la Existencia y de la Realidad inicial esencial, siendo ésta la
razon por la cual Cristo permanecié mudo ante Pilatos, que simbolizaba al intelecto humano;
sabia que ninguna respuesta tendria significado alguno para esa mente ofuscada e inhibida.

La ilusion es el modo con que la comprension limitada y el conocimiento materialista
interpretan la verdad, y la velan y ocultan tras una nube de formas mentales, las cuales se
hacen mas reales que la verdad que velan, controlando por lo tanto el acercamiento del
hombre a la Realidad. Por medio de la ilusion, llega a ser consciente del mecanismo del
pensamiento, de su actividad, expresada en la construccion de formas mentales, y de aquello
que logra construir y considera una creacion de su intelecto. Sin embargo ha creado una
barrera entre ¢l y aquello que es, y su divina intuicion no puede inspirarlo hasta agotar los
recursos de su intelecto y rehusar deliberadamente emplearlos. La intuicion revela al
verdadero Ser, e induce a un estado de percepcion espiritual. Entonces la técnica de la

130



PRESENCIA se convierte en un habito establecido.

El espejismo, a su vez, vela 'y oculta la verdad tras la niebla y la bruma de la sensacion y de
la reaccion emocional; tiene un poder unico y terrible, lo cual se debe a la fuerte tendencia de
la naturaleza humana a identificarse con la naturaleza astral y también se debe a la naturaleza
vital de la respuesta consciente y sensoria. Como bien saben, y ya se les ha ensefiado, el
espejismo so6lo puede ser disipado por la afluencia de la clara luz dirigida; esto es verdad
respecto a la vida del individuo o de la humanidad. La iluminacion revela primeramente la
existencia del espejismo; proporciona los angustiosos contrastes con los cuales luchan los
verdaderos aspirantes y luego inunda gradualmente la vida a tal punto que, en su oportunidad,
el espejismo se desvanece por completo. Entonces los hombres ven las cosas tal como son una
mascara que oculta lo bueno, lo bello y lo verdadero; los opuestos son resueltos y la
conciencia es reemplazada por una realizacion realizacion del Ser para la cual no tenemos un
término adecuado. La técnica de la Luz se convierte en un estado permanente.

3. LA TECNICA DE LA INDIFERENCIA

Llegamos ahora a un breve estudio del tercer aspecto de la ilusion, al cual denominamos
MAYA y damos la técnica para vencerlo. Después trataremos la Técnica de la Indiferencia,
concerniente a la distribucion de la fuerza del alma en el plano fisico, por intermedio del
plano etérico que conduce a la inspiracion, y se relaciona con la ciencia de la Respiracion.

(Qué es Maya? Resulta dificil definirlo, porque se relaciona con la actividad que despliega
el Logos planetario en la construccion de las formas. Sin embargo, podria ser de alguna
utilidad considerar la analogia que existe entre el microcosmos y el Macrocosmos. El alma
crea una triple expresion en los tres mundos del vivir humano. Esta es una verdad esotérica.
Ciertas energias y fuerzas que emanan de esos niveles en que el alma —correcta o
erroneamente— emprende una reaccion identificadora, han producido, creado, motivado,
energetizado y condicionado la forma externa, el cuerpo fisico dual (denso y vital o etérico).
Analicen esta frase. Dichas fuerzas y energias hacen del hombre lo que es; le imparten su
temperamento, profesion y cualidad en el plano fisico; lo hacen negativo o positivo a diversos
tipos de energia; le dan su caracter, haciéndolo como aparenta ser para los demas; producen
su matiz, su personalidad y sus facultades, y el hombre medio se identifica con todo esto y
cree que ¢l es la forma, mediante la cual trata de expresar sus deseos e ideas. Esta total
identificacion con la transitoria creaciébn y con la apariencia externa es maya. Se ha de
recordar que el maya individual es una fraccion del mundo de energias y de fuerzas que
constituyen la expresion de vida del Logos planetario, condicionan nuestra vida planetaria
externa y hacen a nuestro planeta lo que aparenta ser para los demas planetas.

La diferencia entre el hombre o microcosmos y el Logos planetario, el Sefior del Mundo o
Macrocosmos, reside, en que el Sefior del Mundo no esta identificado con el maya creado por
El; su propdsito es liberar oportunamente a los "prisioneros del planeta”. El es supremamente
indiferente a ese Maya, y esta divina indiferencia ha conducido a la gran ilusion teologica de
una Deidad antropomorfica y a la creencia, en Oriente, que nuestro planeta es intrascendente
o el juguete de los Dioses. Tal indiferencia cdsmica ha producido el espejismo humano,
respecto a la "inescrutable voluntad de Dios" y a la afirmacion de que Dios se halla lejos y no
es inmanente en cada criatura ni en cada atomo de los cuales estan hechas las criaturas. Estos

131



son algunos aspectos de los espejismos y las ilusiones, que deben ser dispersados y disipados
y, en este proceso, se descubrird que la forma so6lo es maya y puede ser descartada, que las
fuerzas pueden ser organizadas y dirigidas por la energia, y que el mundo del pensamiento, el
campo de la conciencia sensoria y el campo activo de las energias es algo separado del
Pensador, de Aquel que siente y del Actor y actuante en las distintas partes que el Alma
desempena.

El discipulo aprende oportunamente a conocerse, sobre todo (mientras estd en encarnacion)
como director de fuerzas, dirigiéndolas desde la altura del divino Observador y mediante el
desapego. Esto lo he dicho muchas veces. Estas verdades, son trivialidades del ocultismo, sin
embargo, si pudieran comprender el pleno significado del desapego y permanecer serenos,
como el Director que observa, no harian movimientos inutiles ni erroneos, ni existirian falsas
interpretaciones y divagaciones por los atajos secundarios de la vida diaria, ni observarian a
los demas con prejuicios y vision distorsionada y, sobre todo, no derrocharian fuerzas.

Repetidas veces, en el transcurso de las épocas, los Maestros han dicho a Sus discipulos (y yo
a ustedes) que el ocultista trabaja en el mundo de las fuerzas. Todos los seres humanos viven,
se mueven y expresan en, y a través de ese mundo de energias que entran y salen, estan
siempre en movimiento y hacen continuamente impacto. E/ ocultista, empero, trabaja alli, se
convierte en un consciente agente rector, crea en el plano fisico lo que desea, y lo creado
constituye el canon de cosas y el disefio realizado por el gran Arquitecto divino, en el tablero
de la conciencia espiritual. Sin embargo, no se identifica con el canon ni con las fuerzas que
¢l emplea. Actia en el mundo de maya, libre de toda ilusion, sin ser obstaculizado por el
espejismo ni por las fuerzas mdyicas incontroladas. Llega rapidamente, en lo que se refiere a
su pequefio mundo, a esa misma "divina indiferencia" que caracteriza a Sanat Kumara, el
Senor del Mundo; por lo tanto, es cada vez més consciente del Plan, tal como existe en la
Mente Universal, y del proposito que motiva la Voluntad de Dios.

Esta divina indiferencia es responsable de que, al tratar de describir al "Ser Puro" o Dios, y
en el esfuerzo por llegar a comprender la naturaleza de la divinidad, se haya desarrollado la
formula de la negacion. Dios no es eso; Dios no es aquello; Dios no es nada; Dios no es ni
tiempo ni espacio; Dios no es sensacion o pensamiento; Dios no es forma ni sustancia. Dios
simplemente Es. Dios Es separado de toda expresion o manifestacion, como Manipulador de
energia el Creador de los mundos tangible e intangible, el compenetrador de toda vida o el
Morador en todas las formas. Dios es AQUEL que puede retraerse y, al hacerlo, dispersa,
disipa y desvitaliza todo lo creado empleando dichas palabras en todo su significado.

Por lo tanto, serd evidente que en las tres actividades de esa Realidad, que no se identifica
con la apariencia, la voluntad de Dios, el aspecto Destructor de la Deidad, esta
beneficiosamente presente. El acto de abstraerse produce la disolucion del mundo ilusorio del
pensamiento; el retraimiento de la divina atencioén disipa al universo sensorio y pone fin al
espejismo; la cesacion de la direccion divina lleva la muerte al mundo fisico. Todas estas
actividades ponen en evidencia la voluntad o el primer aspecto, la voluntad al bien, que puede
funcionar y funcionard perfectamente solo cuando la buena voluntad sea plena y finalmente
desarrollada en la Tierra por medio de la humanidad.

La voluntad y el aliento son esotéricamente términos sinonimos. En esta afirmacion tienen
la clave para la eliminacion de maya.

132



Las palabras que anteceden son preliminares al estudio que haremos sobre la Técnica de la
Indiferencia. Es necesario mencionar analogias y vincular los diferentes aspectos relacionados
con la ensefanza si se quiere desarrollar la verdadera percepcion. Clasificaremos lo que
vamos a considerar, sobre este tema, de la manera siguiente:

1. La actividad en el plano etérico, por ejemplo, el mundo de las fuerzas.
a. Su distribucion.
b. Su manipulacion.
2. La Ciencia de la Respiracion.
a. Larelacion que existe entre la voluntad y el aliento.
b. La inspiracion.
3. La Técnica de la Indiferencia por medio de
a. la concentraciony
b. el desapego.

Entramos ahora en el campo del ocultismo préctico. Este no es el campo de la aspiracion o
la esfera de un movimiento progresivo hacia lo superior y deseable; constituye en cierto modo
una actividad opuesta. Desde el punto alcanzado en la escala de la evolucion, el discipulo
"permanece en el Ser espiritual" (en lo que de ¢l depende) y, consciente y deliberadamente,
trabaja con energias en los tres mundos, dirigiéndolas al cuerpo etérico desde cualquier nivel
que elige trabajar mental, emocional o desde el mismo plano vital. Lo realiza de acuerdo a
alguna idea visualizada, a alglin ideal preferido o canon divino percibido, a alguna esperanza
espiritual y a determinada ambicion o cierto deseo.

Como ya saben, el cuerpo etérico del individuo es una parte del cuerpo etérico de la
humanidad y éste, a su vez, un aspecto del cuerpo etérico del planeta, que igualmente forma
parte intrinseca del cuerpo etérico del sistema solar. La base de todas las influencias
astrologicas se halla incidentalmente, en esta abarcante y verdadera relacion. Por lo tanto, el
hombre se mueve en un vortice de fuerza de cualquier tipo y cualidad y sus expresiones
manifestadas e inmanifestadas estdin compuestas de energia, hallindose en consecuencia,
relacionado con las demés energias. Su tarea es muy dificil y precisa la extensa duracion del
ciclo evolutivo. No podemos tratar aqui el conjunto de las energias del mundo ni las fuerzas
del sistema, pero nos limitaremos a considerar el problema individual, sugiriendo al
estudiante que se esfuerce por ampliar su comprension desde el punto de vista del
microcosmos al macrocosmos.

a. La Distribucion y Manipulacion de Fuerza en el Plano Etérico.

Suponemos que el aspirante se da cuenta de la necesidad de establecer un ritmo nuevo y
133



superior en la vida del plano fisico, de organizar su tiempo, acatando el mandato del yo
superior, y de producir, consciente y cientificamente, esos efectos que en sus momentos mas
elevados le parecen deseables. También suponemos que posee cierto conocimiento respecto al
equipo disponible para desempefar su tarea y que ha aprendido ciertas cosas referentes al
vehiculo etérico. Ve con claridad los pares de opuestos, aunque todavia lo influyen; es
consciente de un desacuerdo fundamental entre su vision de la bondad y su expresion de la
misma. Ha aprendido que €l es un triple reflejo de una Trinidad superior y que €sta es, para ¢€l,
la Realidad. Comprende que la mente, las emociones y el ser fisico estdn destinados a
manifestar eventualmente esa Realidad. En sintesis, sabe que si ese aspecto intermedio de si
mismo, el cuerpo etérico, puede ser controlado y correctamente dirigido, entonces la vision y
la expresion coinciden y finalmente coincidiran. También sabe que el cuerpo fisico denso (la
apariencia tangible externa) es s6lo un autémata, obedece a cualquier fuerza y energia que son
los factores controladores subjetivos, condicionando asi al hombre. El cuerpo fisico ;ha de ser
controlado por la fuerza emocional que afluye a través del centro sacro y produce el deseo de
satisfacer los apetitos fisicos, o a través del plexo solar que conduce a la satisfaccion
emocional de cualquier tipo? ; 0 ha de responder a la mente y trabajar, en su mayor parte,
bajo el impulso del pensamiento proyectado? ;0 quizés ha de ser dirigido por una energia
mayor que cualquiera de éstas, pero hasta ahora aparentemente impotente la energia del alma
como expresion del Ser puro? ;Ha de ser impelido a la accion bajo el impulso de las
reacciones sensorias, ideas y pensamientos, que emanan de otros seres humanos, o ha de ser
motivado e instigado a la actividad bajo la direccion de la Jerarquia espiritual? Estas son
algunas preguntas a las que debe hallarse respuesta. La etapa de la aspiracion, de los suefios y
del pensamiento ansioso, debe ser ahora reemplazada por la accidon directa y el empleo
cuidadosamente planeado de las fuerzas disponibles, lanzadas a la actividad por medio del
aliento, bajo la direccion del ojo interno y controlado por el hombre espiritual. ;Qué energias
pueden y deben emplearse asi? ;Cudles son las fuerzas que deben ser dirigidas? ;De qué
manera pueden ser controladas? ;Deben ser ignoradas y con ello inutilizarlas o son fuerzas
necesarias para el gran trabajo creador?

Como veran, el primer paso del investigador espiritual es asegurarse realmente a la luz de
su alma— donde se halla con exactitud su foco de identificacion. Con esto quiero significar
que es en el plano mental donde debe emplearse principalmente la energia. (Es
predominantemente emocional, y la mayor parte del tiempo utiliza fuerza del plano astral?
(Puede entrar en contacto con el alma y atraer energia del alma de tal manera que rechace o
contrarreste la fuerza de su personalidad? ;Puede asi vivir como alma en el plano fisico, por
medio del cuerpo etérico? Si estudia seriamente este problema, descubrird, a su debido
tiempo, qué fuerzas predominan en el cuerpo etérico y se dard cuenta conscientemente de las
circunstancias y experiencias que exigen el empleo de la energia del alma. Esto tomara tiempo
y sera el resultado de una observacion prolongada y de un concienzudo andlisis de los actos y
de las reacciones sensorias, de las palabras y de los pensamientos. Como pueden ver,
encaramos un problema intensamente practico que, al mismo tiempo es parte intrinseca de
nuestro estudio y evocara cambios fundamentales en la vida del discipulo.

A esta observacion y analisis de la intensidad de la fuerza o fuerzas empleadas, agregara
las condiciones que las impeliran a la accidn, cuya frecuente aparicion, le indicaran lo que es
nuevo y lo que es habito y andlogamente la naturaleza de su expresion. De esta manera,
llegara a una comprension de los factores condicionantes que actiian a través de su cuerpo
vital, haciendo de ¢l lo que esencialmente es en el plano fisico, lo cual serd una profunda y

134



significativa ayuda espiritual.

Dicho periodo estd limitado, sin embargo, a una observacion mental inteligente. Forma la
estructura del trabajo a realizar, proporciona seguridad y conocimiento, pero deja la situacion
tal como estaba. El siguiente paso consiste en percibir la cualidad de las fuerzas aplicadas;
cuando logra realizarlo hallard que es necesario descubrir no so6lo el rayo de su alma y el de su
personalidad, sino también los rayos de su mecanismo mental y de su naturaleza emocional.
Esto conducird necesariamente a otro periodo de investigacion y de cuidadosa observacion, si
no es ya consciente de ello. Cuando digo que a esta informacion se debe agregar una
concienzuda consideracion del poder de las fuerzas y energias que le llegan astrologicamente,
veran cuan dificil resulta la tarea que se ha impuesto. No solo ha de aislar sus cinco energias
de rayo, sino que debe tener en cuenta la energia de su signo solar, que condiciona su
personalidad, y la de su signo ascendente, cuando trata de estimular a esa personalidad para
que responda al alma, realizando asi el proposito del alma por medio de la colaboracion de la
personalidad.

En consecuencia siete factores condicionan la cualidad de las fuerzas que tratan de
expresarse por medio del cuerpo etérico:

1. Elrayo del alma.

2. Elrayo de la personalidad.

3. Elrayo de la mente.

4. Elrayo de la naturaleza emocional.
5. Elrayo del vehiculo fisico.

6. La energia del signo solar.

7. Lainfluencia del signo ascendente

Sin embargo, una vez que han sido comprobados y existe cierta seguridad respecto a su
verdadera realidad, el problema comienza a resolverse y el discipulo puede trabajar con
conocimiento y comprension. Se convierte en un trabajador cientifico en el campo de las
fuerzas ocultas. Entonces sabe lo que esta haciendo, con qué energias ha de trabajar y
comienza a sentirlas mientras se encaminan hacia el vehiculo etérico.

Llega asi a la etapa en que estd en condiciones de conocer la realidad y el trabajo de los
siete centros, por donde entran y salen las fuerzas y energias activas que le conciernen
inmediatamente en esta particular encarnacion. Entra en un periodo prolongado de
observacion, de experimento y experiencia y emprende una campafa de pruebas y errores, de
éxitos y fracasos, que exigira toda la fortaleza, el valor y la resistencia de que es capaz.

Hablando en forma general, la energia del alma actia a través del centro superior de la
cabeza y es llevada a la actividad por medio de la meditacion y la aplicacion de la capacidad
de hacer contacto. La energia de la personalidad integrada se enfoca a través del centro ajna,

135



entre los ojos, y cuando el discipulo logra identificarse con eso y es también consciente de la
naturaleza y de la vibracion de la energia de su alma, entonces puede empezar a aplicar el
poder de dirigir, empleando los 0jos como medio de direccion. Habran comprendido, a través
de los estudios realizados que existen tres 0jos, para ver y dirigir, a disposicion del discipulo.

1. El ojo interno, el ojo del hombre espiritual. Es el verdadero ojo de la vision e involucra
la idea de dualidad (del veedor y lo que es visto). Es el ojo divino. Aquél a través del
cual el alma mira el mundo de los hombres y dirige a la personalidad.

2. El ojo derecho, el ojo de Budi, responde directamente al ojo interno. A través de este
ojo puede ser dirigida en el plano fisico la actividad mas elevada de la personalidad.
Respecto a esto tienen un tridngulo de fuerzas espirituales que puede ser impelido a una
actividad singular por el discipulo avezado y el iniciado.

a

a. El Ojo espiritual
h. El Centro Ajna
c. El1 Ojo Derecho

Por medio de esta triplicidad, el iniciado entrenado trabaja, por ejemplo, cuando ha de
ocuparse de un grupo de personas o de un individuo.

3. El ojo izquierdo, el ojo de manas, es el distribuidor de la energia mental controlada
correctamente se refiere a los propositos correctos de la personalidad. Este ojo también
forma parte de un tridngulo de fuerzas, disponibles para el uso del aspirante y del discipulo
en probacion.

a. El centro Ajna
b. El Ojo Izquierdo
c. El (Yo Derecho

El ojo interno o divino estd pasivo y relativamente inactivo, siendo el 6rgano de
observacion en lo que concierne al alma, no es todavia en la mayoria de los casos - un
distribuidor de energia rectora del alma. Sin embargo, el aspirante reorientado, disciplinado,
integrado y enfocado en su personalidad purificada, emplea fuerza budica y manasica;
comenzando a ser intuitivo y predominantemente mental. Cuando estos dos tridngulos estan
controlados y empiezan a funcionar adecuadamente, los siete centros del cuerpo etérico estan
bien dirigidos, llegando a ser los receptores del ritmo establecido en el ser humano
desarrollado y por consiguiente, presentan al alma un instrumento por intermedio del cual
afluiran las energias apropiadas, y la plena organizacion y el propdsito de un hijo de Dios en
funcidn, pueden manifestarse en la Tierra.

136



Luego viene lo que hemos llamado la etapa de orientacion. El alma y la personalidad
integrada es quien gobierna y, en una vuelta mas alta de la espiral, lo hace la Moénada, siendo
entonces la personalidad simplemente el agente del espiritu. A través de los dos triangulos,
ambos trabajan sincronicamente, los centros de la columna vertebral (cinco en total) son
controlados ritmicamente. La energia es dirigida a ellos y a través de los mismos;
constantemente adquieren una hermosa organizacion que ha sido descrita como la "vida
flamigera de Dios”, vida de dedicacion y servicio espirituales, donde el tridngulo superior es
el mas poderoso.

Los tres enunciados siguientes resumen la historia de la oportuna liberacion de la Gran
[lusion, por parte del discipulo.

Primero, como alma, actuando a través del triangulo superior, llega a ser el agente director,
dispersando la ilusién. La mente se ilumina.

Segundo, como personalidad (bajo la acrecentada influencia del alma), actiia por medio del
segundo triangulo, disipando el espejismo. Se rompe el control ejercido por la naturaleza
astral.

Tercero, como discipulo, actuando como alma y personalidad integrada, dirige la expresion de
su vida, maya, o el mundo de las energias etéricas, se desvitaliza y s6lo se emplean esas
fuerzas y energias que llenan la necesidad del discipulo o del iniciado, cuando cumple el
designio divino.

Observaran que esto estd incluido y se realiza en el séptuple trabajo recién mencionado, lo
cual puede resumirse de la manera siguiente:

[

El discipulo descubre el foco de su identificacion.

2. Se cerciora de la naturaleza de las fuerzas que acostumbra a emplear y que
perpetuamente lo impulsan a la accion.

3. Se hace consciente del poder y frecuencia de esta expresion de fuerza.
Esto lo realiza como observador mental.

4. Llega a ser consciente de la cualidad de las fuerzas empleadas, su relacion con los
rayos y su significado astrologico.
Esta actividad es sensoria sensible, aunque no tan mental como las tres etapas anteriores.

5. Identifica los centros en el cuerpo etérico, y se da cuenta de su existencia individual
como agentes de fuerza.

6. Los “tridangulos de vision y orientacioén” situados en la cabeza, llegan a la etapa de
organizacion y

a. se convierten en
mecanismos activos y

137



funcionantes y

b. se relacionan y funcionan como un solo instrumento de expresion. Esta actividad
es objetiva y subjetiva.

7. Impulsa al cuerpo fisico a la actividad, mediante los agentes rectores situados en la
cabeza y los centros de la columna vertebral.

Ahora surge el interrogante de como se realiza esto, conduciéndonos al segundo punto.

b. La Aplicacion de la Ciencia de la Respiracion.

Se han dicho y ensefiado muchas cosas sin sentido acerca de la ciencia de la respiracion.
Muchos grupos imparten instrucciones peligrosas sobre la respiracion peligrosas porque estan
basadas en el conocimiento tedrico y sus exponentes nunca las han practicado mayormente, y
también peligrosas porque algunos grupos simplemente explotan, con fines lucrativos, a
aquéllos que no estan preparados para ello. Afortunadamente para la mayoria de los
aspirantes, la informacion e instruccion es inconsistente, inexacta y con frecuencia inocua,
aunque en muchos casos produce reacciones significativamente malas. El proposito del
aspirante comun es tan débil que no puede cumplir oportunamente con los innumerables
requisitos diariamente y en forma persistente, ni dedicar la atencion que seria la garantia para
un éxito dudoso, no existiendo peligro en tales casos. Muchos grupos ocultistas explotan el
tema a fin de erigir un misterio y presentar una atraccion al incauto, de modo que sus
adherentes tengan algo en qué ocuparse y asi adquirir fama como ocultistas eruditos y bien
entrenados. Cualquiera puede ensefiar ejercicios de respiracion. Mds bien consisten en
inhalaciones y exhalaciones periddicas, medidas y espaciadas, de acuerdo al deseo del
instructor. Donde se realice un esfuerzo persistente se obtendran resultados, y seran
generalmente indeseables, pues el instructor comun pone el énfasis sobre la técnica de la
respiracion y no sobre las ideas que por la energia que esta respiracion engendra deberian
tomar forma en la vida del discipulo.

Toda la ciencia de la respiracion esté erigida alrededor del empleo de la Palabra Sagrada
OM. El uso de dicha Palabra debiera estar limitado unicamente a los aspirantes que se han
comprometido seriamente a hollar el Camino, pero su empleo ha sido difundido y prescrito
por muchos instructores inescrupulosos, especialmente los swamis llegados de la India, que se
hacen pasar por santos, obteniendo que las incautas mujeres de Occidente caigan en sus redes.
La Palabra es empleada sin ninguna intencion espiritual sino simplemente como un sonido
que, llevado sobre el aliento, produce resultados siquicos que indican a los crédulos su
profunda espiritualidad. La dificultad reside en que la respiracion estd inevitablemente
relacionada con el OM, pero los efectos dependen del motivo y de la intencién interna
establecida. El oriental, a menos que haya alcanzado la cuarta o quinta iniciacidn, no tiene una
verdadera comprension del occidental, de su mecanismo ni de su equipo que, como resultado
de una civilizacién y de un modo de vida particular, difieren ampliamente de los del oriental.
En Oriente, el problema del instructor o Gurt consiste en tomar personas negativamente
polarizadas y hacerlas positivas. En Occidente, las razas son por lo general de actitud positiva
y no necesitan un entrenamiento como el que se le da al oriental. ;Qué quiero significar
exactamente al hacer esta afirmacion? Quiero decir que en Oriente, el factor voluntad (la

138



cualidad del primer aspecto) se halla ausente. El oriental, particularmente el habitante de la
India, no posee voluntad, el incentivo dinamico ni la capacidad para ejercer esa presion
interna sobre si mismo que traerd resultados definidos. Por esta razon, esa civilizacion
particular es tan inadaptable a la civilizacidon moderna; el pueblo de la India hace pocos
progresos en lo que respecta a la ordenada vida municipal y nacional, estando muy atrasado
en lo que respecta a la vida civilizada moderna. Generalizando, el occidental es positivo, y
necesita la fuerza rectora del alma, pudiendo obtenerla con muy poca ensefianza. La raza Aria
estd obteniendo hoy una fusion entre el aspecto voluntad, la mente y el cerebro. No pasa lo
mismo en Oriente. Alli sucederd mas adelante.

El unico factor que hace eficaz la respiracion es la intencién, el pensamiento y el propdsito
que se hallan detras de ¢l. Aqui tienen la clave para los ejercicios de respiracion dindmica y
utiles. A no ser que en el discipulo haya una clara apreciacion del proposito, sepa exactamente
lo que esta haciendo, cuando practica la respiracion esotérica, y comprenda el significado de
las palabras "la energia sigue al pensamiento", los ejercicios de respiracion son pura pérdida
de tiempo y pueden ser peligrosos. De esto puede deducirse que s6lo cuando existe un vinculo
entre la respiracion y el pensamiento se obtendran algunos resultados.

Detras de esto, hay un tercer factor aun mas importante, la VOLUNTAD. Por lo tanto, la
unica persona que puede practicar segura y utilmente los ejercicios de respiracion es aquélla
cuya voluntad es activa su voluntad espiritual y, por lo tanto, la voluntad de la Triada
espiritual. Cualquier discipulo que esta en proceso de construir el antakarana puede empezar a
emplear, con mucho cuidado, ejercicios de respiracion dirigidos. Pero, en ultimo analisis,
unicamente los iniciados de tercer grado, que estan entrando bajo la influencia monadica,
pueden, correctamente y con éxito, emplear esta forma de dirigir la vida y alcanzar resultados
efectivos. Esto es fundamentalmente verdad. Sin embargo, este esfuerzo ha de comenzar a
realizarse, estando invitados los verdaderos discipulos.

Si son consideradas todas las implicaciones del parrafo anterior, evidentemente el
discipulo ha de establecer, como paso preliminar, una relacion directa entre su cerebro, su
mente y el aspecto voluntad de la Triada espiritual; en otras palabras, el receptor negativo del
pensamiento (el cerebro), el agente de la voluntad (la mente) y la Triada misma, han de ser
puestos en contacto reciproco via el antakarana. Cuando dicha relacion existe, o ha
comenzado a establecerse, los ejercicios de respiracion pueden iniciarse sin peligro y
benéficamente. Como veran, solo la voluntad dirigida, empleando como agente la respiracion
ritmica organizada, puede controlar los centros y producir un propdsito ordenado en la vida.
Por lo tanto, ésa es la idea dominante o linea de actividad mental, con la cual el discipulo debe
ocuparse al practicar el ejercicio de respiracion. Esta idea debe personificar algun propdsito,
alguna actividad planeada y cierta meta determinada, antes de ser generado, reunido y
exhalado, el aliento que la ingeniard o desarrollara, convirtiéndose asi en portador de poder.
Esto debe realizarse, en aras de la intencion consciente, si puedo hablar aqui en forma
simbolica. Los invito a que lean frecuentemente estas ultimas frases, porque conciernen a la
Ciencia de la Respiracion y encierran la clave para realizar el trabajo necesario. Esta ciencia
considera principal y bésicamente las ideas formuladas en nitidas formas mentales, que
condicionan la vida del discipulo en los niveles etéricos. Desde alli, condicionaran
eventualmente su vida en el plano fisico.

No tengo la intencion de dar algun ejercicio de respiracion que los discipulos o aspirantes

139



pudieran emplear, o probablemente abusar de ellos. La primera responsabilidad consiste en
ser conscientes de los impulsos dentro de si mismos, los cuales podrian impeler a los centros a
la actividad y producir asi condiciones y acontecimientos en el plano fisico. Cuando estos
impulsos estan clara y firmemente establecidos en la conciencia mental del discipulo, nada
evitard que emerjan, a su debido tiempo, a la luz del dia. Pero han de seguir un proceso
ordenado de gestacion y aparecer cuando corresponde.

Cuando hay verdadero idealismo, recto pensar, mas una comprension del vehiculo de
expresion y del mundo de las fuerzas en que la idea ha de ser lanzada, entonces el estudiante
puede seguir sin peligro ciertos ejercicios de respiracion programados, y la segunda fase o el
resultado de una respiracion ritmica establecida aparecera. Esto es inspiracion.

Los ejercicios de respiracion tienen un efecto puramente fisiolégico cuando no estdn
impulsados o motivados por el pensamiento dirigido y no son el resultado del aferramiento y
logro de un punto de tensidon por parte del aspirante. Mientras se lleva a cabo el proceso de
aspiracion y exhalacion, debe mantenerse una clara linea de pensamiento activo, para que el
aliento (al ser expelido) sea cualificado y condicionado por alguna idea. Es aqui donde fracasa
tan a menudo el aspirante comun. Por lo general se halla tan intensamente ocupado con el
proceso de dirigir la respiracion y la expectativa de algunos resultados fenoménicos, que
olvida el propoésito vital de la respiracion: energetizar y agregar cualidad a la vida de los
centros por medio de algun pensamiento proyectado y presentado, expresando cierta y
determinada idea emitida. Alli donde falta esta estructura de pensamiento idealista, los
resultados de la respiracion serdn practicamente nulos o — donde hay resultados de cualquier
tipo en estas circunstancias— no estaran relacionados de ninguna manera con el pensamiento,
sino que seran de naturaleza siquica. Entonces, pueden producir un desarreglo siquico
duradero, porque la fuente emanante de la actividad es astral y la energia proyectada va a
centros que se hallan situados debajo del diafragma, nutriendo asi la naturaleza inferior,
enriqueciendo y fortaleciendo su contenido astral y, por ello, aumentando y profundizando el
espejismo. Les resultados pueden ser también fisioldgicos, estimulando al cuerpo etérico, lo
que conduce al fortalecimiento de la naturaleza fisica, produciendo a menudo serios
resultados, pues el aliento es llevado a centros que deberian estar en "proceso de elevacion",
tal como se lo denomina esotéricamente; esto aumenta su potencia fisica, nutre los apetitos
fisicos y hace la tarea del aspirante muy dificil cuando trata de sublimar la naturaleza inferior
y arraigar o enfocar arriba del diafragma o en la cabeza, la vida de los centros.

Entonces, se acrecienta el espejismo y maya y, durante la vida en que estos ejercicios son
mal aplicados, el aspirante permanece en una condicion estitica y sin beneficio. Cuando
aspira o inhala, extrae el aliento de su propia aura, su "circulo infranqueable" durico nutre a la
naturaleza inferior y establece un circulo vicioso dentro de si mismo, que se fortalece
diariamente, hasta que estd completamente envuelto por el espejismo y maya, que
constantemente establece y restablece. Los centros inferiores se vitalizan continuamente,
llegando a ser extremadamente activos, y el punto de tension desde el cual el aspirante trabaja
se encuentra enfocado en la personalidad y no en el alma; el estar consciente de lo
excepcional de la respiracion especial y la expectativa por los resultados fenoménicos,
impiden la entrada a todo pensamiento, excepto las reacciones inferiores de naturaleza
kamamanasica, la cual fomenta la emocidon y aumenta enormemente el poder del cuerpo
astral, y con frecuencia los resultados fisiologicos son también poderosos y notables, como ser
un gran desarrollo del térax y la fortificacion de los musculos del diafragma. Algo de esto

140



puede verse en el caso de los cantantes de opera. El canto tal como ahora se ensefia es la
manifestacion de algin aspecto inferior de la respiracion y en el caso de los citados cantantes
produce un gran desarrollo del torax, intensifica la emotividad, trae inestabilidad en la
manifestacion de la vida, que a menudo denominan temperamento, y el canto queda
totalmente sometido a la naturaleza astral.

Existe un método superior y mas eficaz de canto, por el cual se obtiene un punto de tension
diferente e involucra un proceso de respiracion que extrae la energia necesaria de fuentes
superiores y mas amplias que las comunmente empleadas, lo cual traerd la inspiracion que
implicard completamente al hombre y no despertard simplemente su reaccidn emocional hacia
el tema de su cancidon y su auditorio. Esto dard lugar a un nuevo método de canto y de
respiracion basado en una forma de respiracion mental, que llevara la energia y la inspiracion
consiguiente, proveniente de fuentes que se hallan fuera del aura de la personalidad. Atin no
ha llegado el momento para esto. Mis palabras serdn poco comprendidas hoy, pero en el
proximo siglo los cantantes sabran extraer las reservas de la inspiracion por medio de una
nueva técnica y un nuevo método de respiracion. Tales técnicas y ejercicios se ensefiaran
prudentemente en las nuevas y futuras escuelas esotéricas.

La inspiracion es el proceso de cualificar, vitalizar y estimular la reaccion de la
personalidad via los centros hacia ese punto de tension donde el control del alma se hace
presente y evidente. Es el modo por el cual la energia del alma puede inundar la vida de la
personalidad, irrumpir a través de los centros, expulsando todo lo que obstaculiza, liberando
al aspirante de todos los espejismos y maya que aun quedan, perfeccionando un instrumento
mediante el cual pueda escucharse la musica del alma, y mas adelante la cualidad musical de
la Jerarquia. No olviden que el sonido compenetra todas las formas; el planeta mismo tiene su
propia nota o sonido; cada diminuto atomo tiene su sonido; cada forma puede ser evocada en
la musica y cada ser humano tiene su cuerda particular, y todas las cuerdas contribuyen a la
gran sinfonia que la Jerarquia y la Humanidad estan ejecutando y ejecutan ahora. Cada grupo
espiritual tiene su propio tono, si puedo emplear una palabra tan inadecuada, y los grupos que
colaboran con la Jerarquia producen incesantemente musica. Este ritmo de sonidos y esta
miriada de acordes y notas se fusionan con la musica de la Jerarquia, y tal sinfonia se
enriquece continuamente; en el transcurso de los siglos, estos sonidos se unirdn lentamente y
fusionaran entre si hasta que algin dia la sinfonia planetaria que Sanat Kumara estd
componiendo, habra terminado y nuestra Tierra hard una notable contribucion a los grandes
acordes del sistema solar, lo cual constituye una parte intrinseca y real de la musica de las
esferas. Entonces, como dice La Biblia, los Hijos de Dios, los Logos planetarios, cantaran al
unisono. Tal sera el resultado de la correcta respiracion, del ritmo controlado y organizado,
del verdadero y puro pensar y de la armoniosa relacion de todas las partes del coro.

Reflexionen sobre este tema, considerandolo como ejercicio de meditacion, y asi
adquiriran inspiracion.

¢. La Técnica de la Indiferencia

En otros de mis libros, he dado mucha informacion sobre el cuerpo etérico y los centros,
mayores y menores, que se hallan dentro de su radio. Entre los estudiantes existe la tendencia,
cuando piensan en los centros, a identificarlos con el cuerpo fisico y no con el cuerpo etérico.

141



Esto se refiere més bien a la ubicacion, en la mayoria de los casos, lo cual es un error. Los
aspirantes debieran evitar toda concentracion sobre el cuerpo fisico y aprender gradualmente,a
ubicar su foco de atencion en el cuerpo etérico. El cuerpo fisico es activo y poderoso, y
deberia ser considerado cada vez mas como un autémata, influido y dirigido por:

1. El cuerpo vital y las fuerzas de maya, o por la inspiracion que emana desde puntos
de tension espiritual.

2. El vehiculo astral y las fuerzas del espejismo, o por el amo consciente y sensible que
emana desde el alma.

3. La mente y las fuerzas de la ilusion en los tres mundos, o por la iluminacion que viene
de fuentes superiores a la vida.

4. El alma, como vehiculo de la impresiéon monddica, hasta el momento en que ha sido
construido el antakarana, ese puente construido con materia mental, que
oportunamente unird a la Moénada y a la personalidad.

Uno de los problemas que han de resolver los discipulos es conocer la fuente del incentivo o
impulso, de la impresion o inspiracion que —via el cuerpo etérico— impulsan al cuerpo fisico
a la actividad en el plano fisico, demostrando asi la cualidad, el propdsito y el punto de
tension del hombre encarnado, y manifestando la naturaleza del hombre tal como es, en un
punto dado de la escala evolutiva. De acuerdo a las tensiones y a los impulsos indicados, asi
sera la actividad de los centros. Por lo tanto, podran ver que gran parte de mi ensefianza
invierte los usuales procedimientos ocultistas. No ensefio la manera de despertar los centros,
porque el correcto impulso, la firme reaccion a los impulsos superiores y el reconocimiento
practico de las fuentes de inspiracion, impulsaran a los centros, automaticamente y sin
peligro, a la actividad necesaria y apropiada. Este es un sensato método de desarrollo y,
aunque lento, no conduce a un desarrollo prematuro y produce un desenvolvimiento integro;
permite al aspirante convertirse verdaderamente en el Observador, y saber con seguridad lo
que estd haciendo; conduce a cada centro a un punto de respuesta espiritual y luego establece
el ritmo ordenado y ciclico de una naturaleza inferior controlada. Es verdad y posible que los
ejercicios de respiracion puedan tener lugar oportunamente en el entrenamiento del discipulo,
pero seran autoiniciados, como resultado de una vida ritmica y del constante y correcto
empleo de la Palabra Sagrada OM. Cuando un discipulo en meditacion emite el OM siete
veces por ejemplo, equivale a un ejercicio de respiracion; cuando puede enviar la energia
generada, a uno u otro de los centros, en alas del pensamiento consciente y planeado, esta
produciendo cambios y reajustes dentro del mecanismo que manipula fuerza, y cuando esto
puede realizarse con facilidad y con la mente mantenida en un punto de "tension totalmente
mental” el discipulo se halla bien encaminado para desplazar todo su foco de atencion del
mundo de la ilusion, del espejismo y de maya hacia el reino del alma, en el mundo de la "luz
claray fria" y en el reino de Dios.

Cuando también agrega a esto la comprension y la practica de la Técnica de la
Indiferencia, esta libre y liberado, y en todo momento es esencialmente el Observador y el
Empleador del mecanismo de manifestacion.

(Qué significa esta técnica? ;Qué es indiferencia? Me pregunto si comprenden el
142



significado de la palabra “indiferencia". En realidad significa adoptar una actitud neutral hacia
aquello que se considera el no yo; involucra el rechazo de lo similar; indica el reconocimiento
de una diferenciacion baésica; significa la negativa a identificarse con lo que no sea una
realidad espiritual, hasta donde se percibe y conoce, en un punto dado en tiempo y espacio.
Por lo tanto, es algo mucho mas fuerte y vital que lo que comiinmente significa esta palabra.
Constituye un rechazo activo, sin concentrarse en aquello que es rechazado. Esta es una
afirmacioén importante y merece una cuidadosa consideracion. Concierne al punto de tension
desde el cual trabaja el discipulo o aspirante observador. El punto de tension se convierte en la
fuente de donde emana cierto tipo de energia que afluye al cuerpo etérico y lo atraviesa, sin
ser afectado por maya o por la concentracion de diversas fuerzas, de las cuales el cuerpo
etérico esta compuesto. Indiferencia, técnicamente comprendida, significa un descenso directo
de un punto a otro, sin desviacion ni distorsion. La entidad manifestante, el discipulo,
permanece solida y firme en este punto de tension y lo primero que hace es asegurarse donde
se halla, en qué plano se encuentra y cudl es la fuerza de tension de la que ha de depender. Lo
siguiente consiste en descubrir si lo que trata de impartir al cuerpo fisico, para producir
efectos en el mundo externo del experimento y la experiencia, estd distorsionado por
cualquier tipo de ilusion, detenida su expresion por el espejismo o propenso a ser desviado
por las fuerzas incontroladas y el maya, que ellas producen. Esto no lo comprueba
identificandose, en cada etapa descendente, con los obstaculos y posibles obstrucciones, sino
intensificando su punto de tension, recordando constantemente la verdad, por un proceso de
proyeccion, de que €l es el Yo y no el noyo; esta proyeccion consiste en el envio de energia,
cualificada y reconocida; desde el punto de tension directamente y sin desviarse, hacia el
cuerpo vital, desde donde puede hallar su camino a los siete centros de control.

Aqui aplica la técnica de la indiferencia, y si no lo hace, lo que trata de expresar puede ser
detenido y demorado por la fuerza etérica o por los velos de maya. Trabaja, por consiguiente,
desde un punto de intensa concentracion; rehusa "apegarse" a cualquier forma o plano, cuando
proyecta la energia en y a través de los tres mundos. Cuando descubre que el progreso ha sido
detenido y demorado por la ilusion activa o el espejismo, se "desapega" conscientemente de
tales contactos y se prepara para la etapa final de indiferencia y de rechazo de todas las
fuerzas, excepto aquéllas que ¢l conscientemente y con determinado propdsito trata de
emplear en el plano fisico.

En ultimo andlisis, el punto de tension para el discipulo medio se halla en niveles mentales,
implicando la mente iluminada y un creciente contacto con el alma, siendo entonces capaz de:

a. "Ver" con claridad por medio de la luz del alma, demostrando un desarrollado sentido
de los valores, pudiendo asi disipar la ilusion.

b. Proyectar luz conscientemente sobre el plano astral, disipando asi el espejismo.

c. Derramar la energia de la luz a través del cuerpo etérico y arraigar la luz o energia en
los centros adecuados, porque habra total indiferencia y no se identificard con maya.

En lo que respecta al iniciado, el proceso se lleva a cabo primero desde un punto de tension
dentro del alma, y luego desde un punto de tension en la Triada espiritual. Sin embargo, en
todos los casos, una vez dentro del "circulo infranqueable" de los tres mundos, la energia
rectora produce los resultados descritos en este libro:

143



1. La dispersion de la ilusion.
2. La disipasion del espejismo.
3. La conquista de maya.

Cuando el aspirante lee estas simples aclaraciones de un proceso dificil, parece algo sencillo y
facil de lograr, pero ello en si es una ilusion. No se supera tan facilmente una milenaria
identificacion con el aspecto forma de la vida; la tarea que tiene ante si el discipulo es extensa
y ardua, pero promete un €xito eventual, siempre que piense con claridad, tenga un serio
propdsito y realice un trabajo cientifico planeado.

CUARTA PARTE
LA TECNICA DE LA FUSION

En esta ultima parte nos ocuparemos del control que, constante e incesantemente, ejerce el
alma sobre la personalidad. Por lo tanto trataremos de esa etapa de la iniciacion que pone fin
al sendero de desarrollo de la humanidad, iniciando un ciclo de existencia del cual nada
sabemos ni podemos saber, excepto que el Maestro liberado comienza a actuar en forma dual:
como miembro de la Jerarquia, que colabora con el Plan y se ocupa de la salvacion de la
humanidad y luego como discipulo de Sanat Kumara. La tarea de Sanat Kumara, respecto a
los Maestros, consiste en prepararlos para hollar el Camino de la Evolucion superior. Cuando
llega a ser posible, entonces la "atencion" (empleo esta palabra inadecuada a falta de otra
mejor) se traslada espiritualmente del alma y del Angel de la Presencia, a la misteriosa
Presencia misma; hasta ahora esto sélo ha sido presentido y confusamente visualizado. El
Maestro liberado de los tres y de los cinco mundos de la evolucion humana y de la asi
denominada evolucioén superhumana posee los dones de la omnipresencia y de la omniciencia.
Es consciente de la unidad subyacente, realizada por la naturaleza real de la Vida Una y del
Ser que compenetra toda la manifestacion; ha dominado también todas las técnicas, modos y
métodos de actividad posibles, de control y de fusién. Pero, habiendo desarrollado esas
capacidades, comienza a darse cuenta débilmente de lo que condiciona al Ser Uno, sintiendo
energias y contactos que son extraplanetarios y de los cuales ha sido totalmente inconsciente.
El conocimiento le llega después de la quinta iniciacion.

Tiene ante si la obtencion de una serie de percepciones mas elevadas y, a fin de recoger la
recompensa de esos posibles contactos, ha de dominar técnicas y métodos de desarrollo que lo
hardn omnipotente y, por lo tanto, expresara el mas elevado de los tres aspectos divinos. Este
desarrollo pondra a su alcance poderes y experiencias que solo pueden ser manipulados y
comprendidos por la actividad cientifica de la VOLUNTAD, y ello debe ser desarrollado
desde un punto de tension, enfocado en la "Monada", en lo que pueda significar esta palabra.
¢Saben lo que esto significa? Estoy seguro que no. Unicamente los Maestros de Sabiduria
tienen alguna comprension de los desarrollos finales y solo en el sentido de una aspiracion
plenamente volitiva un aspecto de la aspiracion, caracterizado por la voluntad consciente, asi
como la aspiracion del discipulo esta caracterizada por el deseo sublimado. Sin embargo esto
se halla mas alla de la comprension del discipulo comun; su tinico valor consiste en describir

144



la infinita oportunidad que se presenta en cada etapa y punto de crisis en el interminable
Camino.

Ahora nos ocuparemos del gran punto de crisis, con el cual se enfrenta el discipulo, cuando
trata de resolver el Ultimo par de opuestos, previamente a ciertas iniciaciones mayores;
significa enfrentar la personalidad con el Angel de la PRESENCIA. No es necesario que
defina los dos aspectos de la naturaleza del discipulo, porque esencialmente es eso. Ya se ha
dicho, y también lo saben, que el Morador en el Umbral es la personalidad totalmente
desarrollada la suma total de todo el pasado y la conjunta presentacion de todos los problemas
no resueltos en el plano fisico, todos los deseos reprimidos, todas las caracteristicas y
cualidades latentes, todos los aspectos del pensamiento y de la propia voluntad, todos los
poderes inferiores y antiguos habitos (tanto malos como buenos), de cualquiera de los tres
cuerpos. Estos son traidos en su totalidad a la superficie de la conciencia para que sean
tratados alli de tal modo, que rompan el control que ejercen. Entonces el discipulo se libera
para recibir las iniciaciones finales. Este proceso no es consumado en un determinado
enfrentamiento de las dos fuerzas antagoénicas, sino como un triple proceso que abarca cada
uno de los periodos que preceden a las tres primeras iniciaciones o (desde el dngulo de la
Jerarquia) antes de las dos iniciaciones en el umbral y de la primera iniciacién mayor, la
Transfiguracion.

Durante muchas vidas el discipulo ha morado en el umbral, siendo ¢l mismo el Morador.
Detras del portal que se abre lentamente percibe la vida, la corporificacion espiritual y la
realidad del Angel. Entre él y esa puerta hay una tierra ardiente, enfrenta a ésta, y sabe que ha
de cruzarla si quiere pasar por la puerta. Alli sabra si su voluntad sera suficientemente fuerte
para someter su yo personal a los fuegos de la purificacion final. El yo personal estd ya muy
desarrollado; es un instrumento util que el alma puede emplear, un agente bien entrenado para
prestar servicio, siendo esencialmente un equipo adecuado y util. Sin embargo, tiene sus
debilidades, que en cualquier momento pueden convertirse en puntos de crisis; también tiene
sus puntos débiles que pueden ser trasmutados con relativa facilidad en puntos de tension, y
es totalmente un instrumento con el cual se puede contar y prestar un buen servicio. ;Puede y
debe ser ¢l sacrificado para que, hablando esotéricamente, su vida se pierda y se lo reemplace
por la consagracion y la devocion? A todos los discipulos les resulta dificil resolver,
comprender y llevar a la practica este problema. Unicamente atravesando la tierra ardiente
tres veces consecutivas, se destruyen todos los obstaculos que impiden el empleo libre de la
voluntad. La relacion existente entre el Angel y el Morador debe ser llevada a una plena
expresion por medio de la voluntad. Me refiero a la voluntad espiritual y a sus tres aspectos,
que deben ser puestos en actividad antes de que la voluntad divina comience a ejercer control.
El discipulo une los dos aspectos de su naturaleza con plena conciencia y con clara intencion
por medio de un acto volitivo planeado; dicho acto produce un punto de tension en el "centro
de la tierra ardiente, en el cual ambos pueden unirse", tal como lo establecen los antiguos
Archivos.

Quisiera llamarles la atencion sobre el hecho de que es en un "punto medio" donde tiene
lugar el gran sometimiento de lo inferior a lo superior. Esto no ocurre cuando el discipulo
vacila incierto en la periferia de la tierra ardiente o cuando se encuentra ante el portal,
después de haber pasado por la experiencia de la tierra ardiente. El punto esencial de crisis
que produce el punto de tension necesario es el resultado de la "decision invocadora" de la
personalidad que, a su debido tiempo, produce una "respuesta evocadora" del Angel. Los dos

145



factores implicados (y no olviden que todo esto tiene lugar dentro del campo de la conciencia
del discipulo) van juntos y uno hacia el otro. En el centro de la tierra ardiente se encuentran
y, entonces, la luz menor (una verdadera luz por propio derecho) de la personalidad es
absorbida en la luz mayor del Angel o Alma. El Angel "extingue esotéricamente" al Morador
que se pierde de vista en la radiante aura del Angel. Esto ha sido simbdlica y pictéricamente
representado en las imagenes de los cielos, cuando, de acuerdo a los Festivales Catolicos,
tiene lugar la Asuncién de la Virgen y la constelacion de Virgo se pierde de vista en la
radiacion del sol. Alli se hallan los tres factores:

1. LaVirgen ..... forma material .............. personalidad ...... Morador
2. ElSol........ naturaleza espiritual ..... alma ................... Angel
3. LaTierra...... el hombre que aspira .... el discipulo

La personalidad permanece; sigue existiendo, pero ya no es la de antes. La luz del Angel la
envuelve; la tierra ardiente ha hecho su trabajo, y la personalidad no es ni mas ni menos que el
cascaron o forma purificada, por medio de la cual puede brillar la luz y la irradiacion, la
cualidad y las caracteristicas del Angel. Es una fusion de luces, la mas fuerte y poderosa
extingue a la menor.

(Como se ha realizado esto? No me refiero aqui a la preparacion del Morador en el Umbral
para este gran acontecimiento ni a los eones de disciplina, preparacion, experimento y
experiencia, vida tras vida, que han hecho que esta consumacion sea posible y exitosa. Los
dos aspectos del hombre solo pueden enfrentarse con pleno poder, intencidon y finalidad,
cuando la ilusioén ya no controla a la mente, el espejismo ha perdido todo poder de confundir y
las fuerzas de maya no pueden obstaculizar. La discriminacion, el desapasionamiento y la
indiferencia, han producido la dispersion por medio de la luz enfocada, la potencia disipadora
de la luz distribuida y el poder rector de la energia de la luz. Sélo cinco reconocimientos
controlan ahora al discipulo:

1. Larealidad de su discipulado.

2. La percepcion del Angel, expectante y dinamico.

3. El llamado invocador del Morador en el Umbral.

3. Lanecesidad de emplear la voluntad en forma nueva y diferente.
5. Lanecesidad de cruzar la tierra ardiente.

Los resultados son completamente claros. Es cuestion del momento propicio y la decision.
Quisiera recordarles que en todos estos procesos, el que actua es el discipulo en plena
conciencia, iniciando él mismo todos los procesos. No es el Angel o el Morador, sino el
mismo hombre espiritual que ha de emplear la voluntad e iniciar la acciéon definida y
progresiva. Cuando el discipulo ha dado los pasos necesarios y ha avanzado
irrevocablemente, la respuesta del Angel es segura, automética y omniabarcante. La total
extinciéon del yo personal, en tres etapas sucesivas, constituye el resultado inmediato y

146



normal. A esto se referia Juan el Bautista cuando dijo, "El debe acrecentarse pero yo debo
disminuir". Pronuncid estas palabras como discipulo, antes de recibir la segunda iniciacion en
el umbral. Estos aspectos esotéricos, creciente y menguante, los tenemos en las fases de la
luna, y el planeta lo tiene representado en el signo de Géminis, donde la luz de uno de los
mellizos disminuye lentamente y la luz del otro adquiere intensidad.

Cuando ha tenido lugar esta "extincion esotérica", ;cudl es el destino del discipulo? Ser
controlado totalmente por el alma y ello, en la practica, implica realizacion, trabajo y servicio
grupales y, oportunamente, iniciacion grupal. No tengo la intencion de ocuparme de tales
desarrollos, pues me he referido a ellos en otros libros. En esta breve elucidacion he
considerado los efectos que las sustancias y las fuerzas sustanciales, que se encuentran en los
tres mundos, producen en el discipulo a medida que afectan al aspirante. No he considerado el
problema del espejismo, de la ilusion y de maya desde el punto de vista del hombre comun.
Este, logicamente, estd sumergido en ellos y vive bajo su constante impacto. Por su
intermedio, aprende. No ha llegado todavia a ese punto en que trata de liberarse de ellos como
lo hace el hombre que se halla en el Sendero. Por lo tanto, he tratado el problema desde el
prisma de los discipulos y aspirantes.

Para ellos se abre el CAMINO, y para ellos llega el reconocimiento consciente de la luz.
La necesidad de que presten servicio hombres y mujeres que se han liberado de la ilusion y
del espejismo, nunca ha sido tan dramatica como hoy, y escribo esto para los servidores en
potencia, que pueden llenar una necesidad imperiosa.

Que el Angel de la PRESENCIA pueda hacer sentir su proximidad y los inspire para que
atraviesen valientemente los fuegos de la tierra ardiente, es mi mas ferviente plegaria; que la
realidad de la PRESENCIA pueda ser sentida por ustedes y los conduzca a una mayor
actividad una vez que hayan cruzado la tierra ardiente, es mi mas profundo deseo; y que la luz
ilumine su camino y traiga una segura y verdadera consumacion de todos los afanes y luchas
que han caracterizado la manera de vivir, es mi cordial deseo. Los insto a una empresa mas
activa y constante.

EL TIBETANO

Este archivo fue descargado desde:
www.tibetano.miarroba.com
www.tibetano.narod.ru
kazinsky206@hotmail.com

kazinsk andex.ru
2004

147


http://www.tibetano.miarroba.com/
http://www.tibetano.narod.ru/
mailto:kazinsky206@hotmail.com
mailto:kazinsky@yandex.ru

