GRUPO DE MEDITACION DE “LA SCUOLA DEL SOLE”
NIVEL 2 Parte 1

CULTIVANDO LA CONCIENCIA DEL ALMA

Contenido:
e Notas clave
e Trabajo por hacer
e Moderador
¢ Introduccion
¢ Instrucciones de meditacion
e En el discipulado
e La constitucion del hombre

NOTA IMPORTANTE: En los libros citados, las referencias de
paginas son para los libros originales en inglés.

EL SENOR BUDA HA DICHO: que no debemos creer en una cosa que se dice simplemente
porque se dice; ni tradiciones porque han sido transmitidas desde la antigiedad; ni rumores
como tales; ni escritos de sabios, porque los sabios los escribieron; ni fantasias que
sospechamos que nos han inspirado un Deva (es decir, una presunta inspiracion espiritual);
ni de inferencias extraidas de alguna suposicion casual que pudimos haber hecho; ni por lo
gue parece una necesidad analdgica; ni por la mera autoridad de nuestros maestros o
maestros. Pero debemos creer cuando la escritura, la doctrina o el dicho estan corroborados
por nuestra propia razén y conciencia. "Para esto", dice al concluir, "te ensefié a no creer
simplemente porque has escuchado, sino cuando creias en tu conciencia, y luego a actuar
en consecuencia y en abundancia". (Doctrina Secreta, Vol. lll, p.401)

NOTAS CLAVE

La Unica Vida, que se manifiesta a través de la materia, produce un tercer factor que es la
conciencia. Esta conciencia, que es el resultado de la unién de los dos polos del espiritu y la
materia, es el alma de todas las cosas, impregna toda sustancia o energia objetiva; subyace



a todas las formas, ya sea la forma de esa unidad que llamamos un atomo, o la forma del
hombre, un planeta o un sistema solar. (Un Tratado Sobre la Magia Blanca, p. 8)

Un hombre contiene dentro de si tres principios principales: voluntad, amor / sabiduria,
inteligencia activa o adaptabilidad, y su diferenciacion en los siete principios. (Un Tratado
sobre Fuego Cosmico, p. 248)

La necesidad de cada discipulo es desarrollar una alineacion mas cercana y directa entre el
alma y la personalidad (Discipulado en la Nueva Era, Vol. |, p. 126)

TRABAJO A HACER

1. La préctica diaria de meditacion esotérica cada mafana durante veinte a veinticinco
minutos (nunca mas de treinta minutos) usando el Esquema de meditacion, "El Maestro en
el Corazon"

2. La practica diaria de la Revision de la tarde.

3. DIARIO ESPIRITUAL

Reflexione durante cada nivel, cada mes sobre su trabajo de meditacién, y cualquier
experiencia espiritual o psiquica, telepatia o impresiones. Comparta la mas importante de
estas experiencias con el moderador si lo desea.

4. Estudio diario durante treinta minutos, o el equivalente cada semana, del nivel y otras
lecturas elegidas. Vea la lista de libros recomendados.

5. Al final de este mes, se sugiere reflejar en su diario espiritual las siguientes preguntas:

I. ¢ De qué te sirve la meditacion esotérica y el conocimiento esotérico en el mundo de hoy?
¢, Qué le permitira hacer para promover las relaciones humanas correctas?

Il ¢ Qué entiendes por las palabras: espiritu, almay cuerpo?

Ill. Al pisar el camino del discipulado, la intencién espiritual esta vinculada con el servicio.
Las enseflanzas esotéricas enfatizan este punto, ¢por qué?

CONTENIDO DEL NIVEL Y ORIENTACION SOBRE COMO USAR

Las enseflanzas iniciales tratan sobre la meditacién, la constitucion del hombre y el
discipulado. Aqui encontrara algunos de los tecnicismos fundamentales del esoterismo y el
"hombre completo" necesarios para el trasfondo del conocimiento contra el cual podemos
interpretar la experiencia subjetiva.



También se da una idea de los objetivos y las técnicas de la espiritualidad de Acuario para
gue pueda emerger claramente la relacion entre el conocimiento y la sabiduria aplicada.
Ademas, tres lecturas presentaran algunos aspectos de servicio del trabajo grupal y el trabajo
del nuevo grupo de servidores mundiales. Las lecciones cubren una vasta area de
conocimiento y experimentacion. Se necesita un desarrollo de por vida para obtener dominio.
Todo lo que este trabajo preparatorio pretende hacer es sembrar preguntas en su mente y
establecer una base para el experimento individual, la experiencia y la expresion. La
informacioén completa o las respuestas finales no son posibles en la ciencia esotérica, pero el
espiritu de investigacion lo ayudara a buscar y descubrir por si mismo y sacar sus propias
conclusiones. Siempre es prudente recordar que no hay finalidad en la busqueda de la
verdad.

Muchos de los temas introducidos en el CICLO 2 volveran a una etapa posterior en el
entrenamiento espiritual, ofreciendo la oportunidad de abordarlos nuevamente, en un giro
mas alto de la espiral. El esfuerzo en la primera mitad de este nivel es aclarar lo esencial,
sentar las bases para el trabajo mas avanzado y mostrar los conceptos generales y los
objetivos de la conciencia del discipulado. En nuestro estudio es bueno recordar el método
verdaderamente esotérico de comenzar con lo universal y luego pasar a lo individual y
particular. Esto ayuda a revelar la funcion de la parte en relacion con el todo, y es de especial
importancia en estos dias cuando el conocimiento detallado y cientifico estd aumentando
hasta tal punto, con su inevitable especializacion, que los fundamentos y las verdades
universales a menudo se pierden a la vista. Se ha dicho que "el esoterista es en gran parte
autodidacta”.

“Todo lo que se puede decir sera, después de todo, solo las declaraciones parciales de la
gran Verdad velada, y debe ofrecerse al lector y al estudiante simplemente como una
hipétesis de trabajo y una explicacion sugerente. Para el estudiante de mente abierta y el
hombre que recuerda en su mente que la verdad se revela progresivamente, sera evidente
gue la expresién mas completa de la verdad posible en cualquier momento se vera mas tarde
como un fragmento de un integro, y mas tarde aln se reconocera que son solo porciones de
un hecho vy, por lo tanto, en si mismas una distorsién de lo real ". (Un Tratado Sobre Fuego
Cdsmico, pp. Xiv-xv, Prélogo). La vida esotérica puede ser seriamente inhibida por la
aceptacion puramente devocional e incuestionable de cualquier ensefianza formulada. Es
una actitud mental basada en un sentido de inseguridad interna, de inferioridad espiritual y
en la falta de experiencia espiritual individual que busca una autoridad o "biblia" en la cual
confiar. Nada puede ser mas perjudicial para el camino esotérico o el camino del discipulado.
Tendriamos que pensar en esto. Es el estudio de la energia y las fuerzas, su fuente y su
efecto a medida que juegan a través de los diversos agentes de liberacién, produciendo
cambios en la conciencia y, por lo tanto, cambios en la forma.

El hombre ("el que piensa") es un creador. Las fuerzas y las energias juegan a través de su
mecanismo, lo sepa o no, si se esfuerza por dirigirlas o no, y se producen efectos, algunos
buenos y otros malos, en su vida, su mecanismo y su entorno. Por lo tanto, para indicar como
manejar la energia y enfocar la atencion en las técnicas apropiadas y las metas deseadas,
debemos necesariamente comenzar nuestro trabajo con el estudio del hombre



mismo. Posteriormente, los estudios se centraran en las relaciones: el hombre en relacion con
su propia Alma; el hombre en relacién con sus semejantes y con el Plan jerarquico que se
desarrolla en el mundo de hoy (Problemas de la humanidad); el hombre como una
personalidad integrada infundida por el alma; y el Hombre Espiritual, funcionando en control
total de su entorno, tanto interno como externo (Ciclo 3), y haciendo su contribucién total en
el mundo en el que vive como discipulo. Cada persona puede encontrarse en estos diversos
niveles y usarlos como guias y apoyos a lo largo de su vida.

Todas las fuerzas que el ser humano utiliza en su trabajo creativo inteligente o quizas
inconsciente tienen que pasar por el mecanismo de la personalidad, y si el meditador esta
dispuesto a incluir todos los factores principales en su encuesta y puede evaluarlos
correctamente, él o ella llegara a la conclusion de que "la energia sigue al pensamiento".
Nuestros estudios esotéricos, y la revelacion a través de la meditacion, deberian ayudarnos
a cada uno de nosotros a probar este hecho basico por uno mismo. La Unica autoridad es
nuestra propia alma. El método de contacto es por meditacion. Si bien el estudio regular es
uno de los tres elementos esenciales en este trabajo, debe tenerse en cuenta que el
esoterismo técnico o académico es simplemente una plataforma de conocimiento real desde
el cual el aspirante al discipulado comienza el viaje espiritual. Este curso existe para ayudar
en el entrenamiento de discipulos para un servicio efectivo al Plan de Jerarquia. La teoria 'y
la especulacién, por lo tanto, con el tiempo deben traducirse en conocimiento y experiencia
directos a través de una conciencia expandida y una participacion real en el trabajo jerarquico,
el trabajo de la Gran Hermandad Blanca. Este objetivo y objeto es de suma importancia para
la retencién en la mente durante todo el periodo de entrenamiento.

Nuestra nota clave es "servicio de discipulado motivado por el amor a la humanidad". Le
damos una calurosa bienvenida y esperamos su contribucién a este esfuerzo grupal.

VOCABULARIO

La terminologia es diferente a la de alguna otra escuela espiritual. Es mejor que cada
meditador encuentre su propio significado y el significado que subyace detrds de cada
palabra o idea. Tienes aqui un diccionario para facilitar el trabajo. Tenga en cuenta que las
palabras que parecen iguales a su equivalente comun pueden tener un significado variable

o completamente diferente, como "ego", "crisis", "iniciacién", etc. Las palabras como "astral"
pueden tener significados diferentes en otras tradiciones.

INTRODUCCION

Para comprender los rayos y su relacién con la vida como un todo, es necesario que el
hombre comprenda el hecho de que €l es solo una pequeiia fraccion de ese todo. El hombre
tiene sus raices en los tres reinos; todos han contribuido a su equipo; €l es el macrocosmos
del microcosmos inferior; El es el vinculo gue une los tres reinos inferiores a



los tres superiores. Tenga siempre presente que el signo del desarrollo espiritual del hombre
radica en su capacidad para incluir en su conciencia no solo los llamados valores espirituales
y el poder de reaccionar al contacto con el alma, sino también para incluir los valores
materiales y reaccionar divinamente a las potencias que se esconden de él bajo la custodia
de las otras formas de vida divina, que se encuentran en los tres reinos subhumanos.

En la urgencia de la situacién mundial actual, seria bueno preguntar: ¢Qué necesidad hay
de estudiar los reinos de la naturaleza? ¢ De qué beneficio es especular sobre asuntos en los
gue todavia es imposible para el meditador promedio comprender la verdad? Tales preguntas
son inteligentes y valen la pena y merecen una respuesta inteligente. Podriamos responder
haciendo otra pregunta: ¢ qué indicacion tiene el posible servidor de que su equipo mental le
hace algun uso en esta crisis mundial actual?

Una de las primeras cosas que cualquier maestro espiritual tiene que hacer es aumentar el
equipo mental del posible servidor. El trabajo a menudo se ve obstaculizado por la oferta
devota del aspirante emocional. El Plan a menudo se retrasa en su realizacién por los
esfuerzos malintencionados y mal juzgados del seguidor sincero del Gran Sefior. Todas las
reacciones de la personalidad se basan, en la mayoria de los casos, en emociones de algun
tipo u otro. La ambicién personal, el deseo (a veces no reconocido) de ser la autoridad
suprema en un grupo particular, el miedo a los intrusos y a las terminologias (que expresan
verdades idénticas) y los celos de otros lideres, ademas de una interpretacién sincera aunque
confusa y engafiosa de la verdad, son un gran detrimento de la causa de la Jerarquia. jY en
todas partes se pueden ver estas cosas! El asiento de todos estos problemas se encuentra
en el cuerpo del deseo-sentimiento-emocional, y en un apego indebido a lo externo y a las
formas. Estos factores impiden esa vision clara que conduce a una accién sabia y cooperativa.

Si se puede aumentar el equipo mental y la comprensién mental de la verdad, entonces puede
ser posible realizar un trabajo real, y luego los grupos (que forman el Grupo Unico) pueden
avanzar hacia una utilidad real. Con este fin, puede ser rentable proporcionar material
mediante el cual los cuerpos mentales de los estudiantes puedan crecer y en el que puedan
encontrar sustento y los medios para desarrollarse. Pocas personas pueden evolucionar
desde su interior los pensamientos y las ideas que deberian conducirlos a la realizacién de la
verdad; y aquellos de nosotros, por lo tanto, que somos responsables de la ensefianza de la
humanidad, debemos forzosamente proporcionar lo que se requiere.

Ademas, al hacerlo, trabajamos para la proxima generacion de investigadores, sabiendo muy
bien que la ensefianza avanzada de hoy y las nuevas ideas que influyen en los pioneros de
la humanidad, se convierten en la inspiracién del publico pensante de las generaciones
venideras y la teologia. , a su debido tiempo, de lo que les sigue. Las creencias y el
conocimiento de los esoteristas de hoy (de los verdaderos esoteristas espirituales, no de los
llamados grupos esotéricos) se resuelven en las férmulas de fe de sus sucesores, y
finalmente se identifican con las creencias y organizaciones religiosas.

La comprension mental de la ensefianza de los rayos, y el estudio de los rayos en relacién
con la naturaleza en evolucion, son de importancia mental y de importancia espiritual, pero



no tienen ningun valor practico en la vida cotidiana, excepto en la medida en que sirven
para cambiar la polarizacion del aspirante del plano emocional al mental y, por lo tanto,
produce alineacion y estabilizacion.

Libros en inglés sugeridos.

(Hay pdf en lared en espafiol de la mayoria de ellos):

(Un Tratado Sobre los Siete Rayos, Vol. |, Psicologia Esotérica, pp. 230-32)

NOTA: Los volumenes | y Il de Un tratado Sobre los Siete Rayos (psicologia esotérica) se recomiendan
para fines de estudio con este curso de trabajo.

Otros libros en inglés sugeridos:

A Secret Doctrine Digest by Ernest Wood

The Secret Doctrine by H. P. Blavatsky

The Rosicrucian Cosmo-Conception by Max Heindel
Concentration and Meditation by Christmas Humphreys

PARTE 1 INSTRUCCIONES DE MEDITACION

El propdsito y la técnica de la meditacion.
Esquema de meditacién: el Maestro en el Corazén
Pensamientos semillas

El simbolismo del loto

Uso de la Palabra Sagrada

Visualizacion |

Visualizacion I

La Revision de la Noche

EL PROPOSITO Y LA TECNICA DE MEDITACION

Al realizar cualquier meditacion, se les pide a los meditadores que recuerden que esti
disefiada para producir efectos especificos, de los cuales los dos mas importantes son:

1. La alineacion de la personalidad con el Ego, el Ser Superior, el Alma.

2. Traer el conocimiento de ese Gobernante Interior y de Su propdsito a la conciencia fisica
del cerebro para que se exprese en la vida de cada dia.

Esto debe tenerse en cuenta para evitar el desanimo. El trabajo de atraer la energia superior
y, por lo tanto, someter la naturaleza inferior es un proceso largo y dificil, debido al ritmo
contrario establecido a través de las épocas pasadas. Puede ser que no se vea ningun



resultado por algun tiempo, pero el verdadero aspirante al discipulado siempre estara listo
para avanzar de manera constante, sin buscar resultados ni los frutos de la accion. Los
resultados se demostrardn en una mayor eficiencia en el servicio y en la vida, en el control
emocional y mental, y estos son generalmente vistos por otros mucho antes de que el propio
alumno se dé cuenta de ellos.

Esta meditacion es la primera de una serie que, si se sigue fielmente afio tras afio, ayudara
a abrir y desplegar la naturaleza del alma; Los centros de energia en los cuerpos mas sutiles
seran estimulados automética y gradualmente para que se conviertan en mejores
transmisores de la energia egoica.

Esta meditacion, llamada "El Maestro en el Corazén", debe seguirse diariamente. Se puede
aprender mucho de él que es aplicable a todas las técnicas de meditacién, y un estudio de
la forma en si misma y la formulacion de preguntas al respecto resultara gratificante.

¢, Segquiras, por lo tanto, esta meditacion fiel y perseverante? Si, en esta etapa, te molesta
llevar tu meditacion a una forma establecida, ¢recordaras que tu resistencia puede deberse
al hecho de que tus meditaciones anteriores pueden haber estado en la linea del sentimiento
devocional y la aspiracién sin forma? Los has esperado por la sensacion de paz y comodidad
gue resulté de ellos.

En general, hemos descubierto que la mayoria de las practicas de meditacion NO se han
basado en el control de la mente, lo que le permite usarla conscientemente como un sexto
sentido y como un instrumento para la adquisicion de conocimiento. En el primer caso, puedes
pasar un rato feliz y sentirte bien; en el otro, tienes que pensar y trabajar duro en el plano
mental; sin embargo, a través de esto te vuelves util en el mundo porque, eventualmente e
inevitablemente, te conviertes en un CONOCIMIENTO.

El primer método (el del mistico y el devoto) le permite a uno encontrarse a si mismo. El

segundo método (el del esoterista y el conocedor) le permite a uno encontrar su hermano, su

grupo y sentar las bases para un verdadero discipulado en esta dificil era moderna.

Ambos tipos 0 métodos son necesarios. La letra VI del libro Cartas sobre meditaciéon oculta
se puede leer aqui con fines de lucro. Tenga en cuenta que "oculto" en su significado puro
significa oculto, o invisible, un sinbnimo de esotérico; también pp. 243-5 en La luz del alma.

Las siguientes sugerencias deben estudiarse con cuidado:

1. Siempre medita por la mafiana, antes de realizar las actividades del dia, si es posible. En
ese momento la mente esta fresca, clara y sin perturbaciones por los eventos diarios. El flujo
de energia es mas fuerte con el progreso del sol hacia el meridiano. Se recomienda algun
tiempo para la lectura espiritual preliminar, siempre que sea posible.

2. Siempre medite con la columna erguida, como cuando estd sentado en una silla de
respaldo recto, y en una postura comoda. No medites acostado a menos que seas un invalido.
No medites en una actitud tensa y tensa. Relajese y vea que la cabeza y el menton no estén
rigidos ni inclinados hacia atras. Relaja la lengua; a menudo se concentra una gran



tension alli. En su meditacién individual, tome medidas para detener la pérdida de energia y
conservarla para su uso cruzando los pies o sentandose con las piernas cruzadas. En la
meditacion grupal, siéntese con las manos sobre las rodillas y los pies separados. De este
modo, la energia se transmite para el uso grupal.

3. Disminuya la velocidad de la respiracion, ya que es suave, silenciosa y ritmica, y tome
varias respiraciones largas y lentas. Entonces olvidate de todo.

4. También le pedimos que no tome sus problemas en su meditacion. Algunos estudiantes
rechazan el pensamiento semilla y lo sustituyen como uno de sus problemas personales.
Recuerda que el propésito de tu trabajo de meditacion es hacer que la personalidad se
relacione con el Alma. Las soluciones siguen como resultado normal de esta relacion. Las
practicas de meditaciébn son meditaciones grupales. Aunque los meditadores viven y
trabajan de manera independiente, comparten una alineaciéon subjetiva con otros
meditadores. Contribuyes a la creaciéon de un depésito o piscina de energia iluminada, en
cooperacion con tus compafieros meditadores.

La misma violencia e intensidad de la aspiracion espiritual a veces actla como una
obstruccién, evitando que el alma llegue a la mente. Es por eso que no se te pide, en las
instrucciones de meditacion, que pienses en ti 0 en tus defectos. El pensamiento semilla esta
disefiado para alejar al meditador del ser inferior y conectarlo con el Ego vy, por lo tanto, con
el grupo. Muchos de nuestros problemas se deben a pensar demasiado en nosotros mismos,
asi como a la ignorancia de las leyes espirituales.

5. Si la meditacién es verdaderamente esotérica, debe entenderse como pensamiento, que
solo puede tener lugar en el plano de la mente. Por lo tanto, la forma de meditacion es ante
todo un ejercicio de concentracion. Debes ser capaz de seguirlo sin que la mente se aleje
de él. Cuando esto se puede hacer, demuestra su capacidad para mantener la mente estable
en una imagen, idea o tema elegido. La capacidad de concentracion y expansion sostenidas
de un pensamiento o idea ES meditacion. Al comienzo de la practica de la meditacion, esta
firmeza de la mente es el objetivo principal al que se apunta, lo principal que se debe lograr.
Si la mente divaga —como inevitablemente lo hara, con frecuencia—, vuelva a llevarla al
punto deseado de la meditacién con una paciencia incansable. Los resultados pueden tardar
en llegar, pero si esto se hace con perseverancia, el progreso es inevitable.

Le resultara util memorizar el esquema de meditacion para poder seguir las distintas etapas
sin dejar que la mente divague.

6. La concentracion es, por supuesto, el primer paso. Pero hay muchos meditadores para
guienes la concentracién no es un gran problema. Muchas personas han aprendido la
concentracion al trabajar en diversas actividades comerciales, en las profesiones, artes y
ciencias. Estas personas se preocuparan por las etapas posteriores de la meditacion
propiamente dicha.



El siguiente paso en la meditacion es comprender el significado y el propdésito de las diversas
etapas del esquema. Leemos en Discipulado en la Nueva Era, vol. |, pags. 247-48: "Les
recuerdo que a menudo hay una razon de ser profundamente cientifica para los ejercicios y
sugerencias que puedo dar. Es posible que al principio no le sean evidentes, pero su
ignorancia de ninguna manera niega la eficacia de lo sugerido; el trabajo interno de la
organizacion puede proceder facilmente incluso cuando no se entienden las razones por las
cuales se hace "

7. Deja que tu meditacién sea breve y concisa. Dedique tantos minutos a cada parte y evite
caer en la melancolia perezosa, nebulosa y especulativa. Sigue tu esquema de una manera
totalmente despierta y no permitas que tu mente te guie por caminos secundarios, sin
importar cuan interesante sea.

8. Sé regular en tu meditacion. Cinco minutos cada dia tienen mucho mas valor que treinta
minutos de forma irregular. Se espera que los estudiantes den de veinte a veinticinco, pero
no mas de treinta minutos, a la meditacion todas las mafianas. Esto deberia ser posible de
lograr a menos que, por supuesto, uno esté enfermo. Puede requerir algunos cambios en su
horario, pero siempre se puede hacer espacio para este trabajo de alguna manera; La
meditacion es uno de los factores basicos en el entrenamiento del discipulado y sin él todo el
programa de entrenamiento se descompone. Es aconsejable no practicar la meditacién sin
hacer el trabajo de estudio, ni permite que un estudiante siga un curso de estudio sin hacer
un trabajo de meditacion paralela. Las dos actividades son partes complementarias de la
capacitacion para el discipulado.

9. Si es posible, trate de meditar siempre en el mismo lugar. La atmosfera de ese lugar en
particular se impregna con la calidad de la energia generada en la meditacion, y el estudiante
construye automaticamente un pequefio templo en materia mental. Esta sugerencia es una
ayuda para los principiantes en meditacion, pero no es un requisito basico. Bajo las
dificultades de la vida moderna, no siempre es posible meditar en el mismo lugar, y es mejor
meditar donde sea que se pueda, que esperar las llamadas condiciones externas correctas.
El verdadero discipulo hace las cosas a pesar de las condiciones.

10. EI método de expandir el pensamiento semilla se deja en gran medida a su
discriminacién. Cada uno de nosotros tiene alguna linea de enfoque, algin método particular
de pensamiento y algunas ideas que nos interesan mas que otras. Esto debe aprovecharse
dentro de los limites impuestos por el pensamiento semilla. Algunos dias, incluso un solo
sustantivo, verbo o adjetivo puede seleccionarse del pensamiento semilla para la meditacion,
y sus hallazgos pueden relacionarse, en su imaginacion creativa, con su trabajo, con el grupo,
con la nacién, con la Jerarquia, con lo mental. plano, al plano emocional, etc. Si experimenta
negatividad o alguna reaccién personal contra cualquier pensamiento simiente, vea esto
como una oportunidad para ampliar su comprensién. En lugar de cambiar la redaccién del
pensamiento semilla o negarse a meditar en él por completo, cuestione su resistencia y
continte hasta que descubra en si mismo qué esta produciendo la obstruccion.



11. Recuerde que una mente vacia y una actitud receptiva negativa en la meditacion son los
mas indeseables. Esto, hemos descubierto, es lo que desafortunadamente mucha gente cree
gue es la meditacion. No podemos enfatizar demasiado que esto no es la meditacion
esotérica. El verdadero objetivo es una mente controlada que el alma puede usar para
transmitir informacion al cerebro fisico. Por lo tanto, se desaconseja el uso de velas, musica
o incienso en la meditacién, ya que pueden ser distracciones y posiblemente opacar o desviar
la mente cuando el objetivo es la claridad mental, el enfoque y el estado de alerta.

No intente hacer lo que hacen muchos principiantes mal informados e imprudentes: intente
escuchar la “Voz del silencio”. Siempre termina en hacer que las células del cerebro sean
negativas; Esta es una situacion peligrosa y puede ocasionar problemas muy serios. Se les
pide a los meditadores que usen sus mentes, no que den negativo a sus células cerebrales.
Todos los tipos de entrenamiento en negatividad son peligrosos, como "sentarse para el
desarrollo" o cualquier método que haga que la personalidad sea negativa y obediente a algin
control desconocido y sin control.

12. Bajo ninguna circunstancia su meditacion matutina debe ir mas alla del limite de
veinticinco o treinta minutos, ni la meditacién debe realizarse mas de una vez al dia. Los
estudiantes ocasionalmente se han involucrado en dificultades serias al ignorar las
instrucciones de meditacion. Se recomienda una revisién nocturna ademas de la meditacion
matutina. Pronto se le daran sugerencias para un breve "enlace" mas tarde en el dia, y luego
para un recuerdo al mediodia, pero el periodo formal de meditacion sobre "El Maestro en el
Corazon" se debe hacer una vez al dia solamente. Nos gustaria llamar su atencién sobre la
condicion contra otras practicas de meditacion al hacer este curso de meditacion. Esta
restriccion no pretende ser separativa, sino solo para evitar que el meditador sobreestimule
o disperse las fuerzas.

13. Por favor no haga cambios en ningln esquema de meditacién, y coopere
completamente con estos requisitos. Tenga en cuenta también que las practicas de
meditacion son meditaciones grupales y no un esfuerzo individual.

NOTAS SOBRE LA MEDITACION

Es importante comprender el objetivo del ejercicio de meditacién. La falta de comprensién
correcta es a veces la causa de la dificultad para lograr la concentracion. Rara vez tenemos
dificultades para concentrarnos en algo que entendemos y que nos interesa. Cuanto mayor
es la comprension, mas interés se muestra, y un interés vivo significa una comprensién rapida
de la técnica.

Algunos extractos de Un Tratado Sobre la Magia Blanca sobre la voluntad:



El objetivo de todo el trabajo del aspirante es comprender aquellos aspectos de la mente
con los que tiene que aprender a trabajar. Por lo tanto, su trabajo podria resumirse de la
siguiente manera:

1. Tiene que aprender a pensar; descubrir que tiene un aparato que se llama mente y
descubrir sus facultades y poderes. Estos han sido bien analizados para nosotros en los
primeros dos libros de los Yoga Sutras de Patanjali.

2. Luego tiene que aprender a volver de sus procesos de pensamiento y propension a
construir formas y descubrir las ideas que subyacen en la forma de pensamiento divina, el
proceso mundial, y asi aprender a trabajar en colaboracion con el plan y subordinar su propio
pensamiento. -forma de construccion a estas ideas. Tiene que aprender a penetrar en el
mundo de estas ideas divinas y estudiar el "patrén de las cosas en los Cielos" como se llama
en la Biblia. Debe comenzar a trabajar con los planos sobre los que todo eso esta modelado
y moldeado. Entonces se convierte en un estudiante simbolista, y de ser un iddlatra se
convierte en un idealista divino.

3. A partir de ese idealismo desarrollado, debe progresar aiin mas profundamente, hasta que
entre en el reino de la intuicion pura. Luego puede aprovechar la verdad en la fuente. El entra
en la mente de Dios mismo. Intuye e idealiza y es sensible a los pensamientos divinos.
Fertilizan su mente. Llama a estas intuiciones mas tarde, a medida que las desarrolla, ideas
o ideales, y basa todo su trabajo y direccion de asuntos enellas.

4. Luego sigue el trabajo de construccion consciente de formas de pensamiento, basado en
estas ideas divinas, que emanan como intuiciones de la Mente Universal. Esto avanza a
través de la meditacion. Todo verdadero estudiante sabe que esto implica concentracion para
enfocar u orientar la mente inferior hacia la superior. Temporalmente se inhiben las
tendencias normales de construccién de formas de pensamiento. A través de la meditacién,
gue es el poder de la mente para mantenerse en la luz, y en esa luz tomar conciencia del
plan, aprende a llevar a cabo las ideas necesarias. A través de la contemplacién se ve capaz
de entrar en ese silencio que le permitira aprovechar la mente divina, arrancar el
pensamiento de Dios de la conciencia divina y conocer. Este es el trabajo ante cada aspirante
y, por lo tanto, la necesidad de comprender la naturaleza de su problema mental, las
herramientas con las que debe realizar el trabajo y el uso que debe hacer de lo que aprende
y gana mediante el uso correcto del aparato mental." (pags. 365-66)

El alma, que expresa amor e inteligencia abstracta, es una con su expresion en el plano fisico
a través del cerebro y, cuando este es el caso. el hombre inferior ha sincronizado su
meditacion con la del alma. Este es el objetivo de nuestro trabajo. Que esto no se olvide, y
gue se haga todo lo posible para que la mente y el cerebro entren en una condicion tan
funcional que un hombre pueda escapar de su propia meditacién y (perder de vista sus propios
pensamientos) se convierta en el alma, el pensador del reino. del alma. (Ibid., P. 89)



ESQUEMA DE MEDITACION
"EL MAESTRO EN EL CORAZON"

Objetivo:

“Que un hombre se dé cuenta deliberadamente de que es un Hijo de Dios, que regresa al
Padre; que él es Dios mismo, buscando encontrar la conciencia de Dios que es suya; que él
es un Creador que busca crear; que €l es el aspecto inferior de la Divinidad que busca la
alineacion con lo superior ". (Cartas Sobre Meditacion Oculta, p. 62)

Etapas | y IIl. Alineamiento e identificacion con el alma.

1. Logro de la comodidad fisica y el control.

2. Respiracion, ritmica y regular.

3. Visualice los tres vehiculos del ser inferior: fisico, emocional y mental, alineados y en
sintonia con el alma que eclipsa.

(a) Alineado con el ego o el ser superior.

(b) Un canal para la expresion del ser superior en el plano fisico.

4. Haz sonar la Palabra Sagrada tres veces: un "OM" redondo soné audiblemente.
Esto debe sonar en una nota que llegue mas facilmente al estudiante, sonandola en la parte
superior de la cabeza, considerando el paladar como una caja de resonancia.

Etapa lll Afirmacion

Continuando COMO Sl te has mezclado con el alma, repite la afirmacién del discipulo: soy un
punto de luz dentro de una Luz mayor.

El alma, que expresa amor e inteligencia abstracta, es una con su expresion en el plano fisico
a través del cerebro y, cuando este es el caso. el hombre inferior ha sincronizado su
meditacion con la del alma. Este es el objetivo de nuestro trabajo. Que esto no se olvide, y
gue se haga todo lo posible para que la mente y el cerebro entren en una condicién tan
funcional que un hombre pueda escapar de su propia meditacién y (perder de vista sus propios
pensamientos) se convierta en el alma, el pensador del reino. del alma. (Ibid., P. 89)

Soy un punto de luz dentro de una luz mayor

Soy un hilo de energia amorosa dentro de la corriente de Amor divino

Soy un punto de fuego sacrificado enfocado dentro de la ardiente Voluntad de Dios
Y asi permanezco.

Soy un camino por el cual los hombres pueden llegar a la realizaciéon Soy
una fuente de fuerza que les permite mantenerse firmes

Soy un haz de luz que ilumina su camino

Y asi permanezco



Y permaneciendo asi, giro

Y piso este camino, el camino de los hombres
y conozco los caminos de Dios

Y asi permanezco

Etapa IV Visualizacion

a. Piense en el centro del corazén etérico (ubicado en la region de los oméplatos; no se
concentre en una posicion fisica densa) e imaginelo como un loto dorado de doce pétalos,
cerrado.

b. Haz sonar el OM en silencio e imagina al loto expandiéndose y desplegandose
lentamente en respuesta a ese sonido interno hasta que el centro interno se vea como un
remolino de luz eléctrica azul radiante.

c. Vea, o construya, dentro de ese centro, una imagen del Maestro en el Corazodn.
Construye esta forma de pensamiento con cuidado, amor y atencién, dandote cuenta de
gue el Maestro encarna tu ideal de la conciencia superior, de todas las virtudes y centellea
con todos los colores y vivificado por tu amor por el Maestro. A medida que hagas esto,
estaras construyendo en materia etérica, astral y mental.

d. Haz sonar el OM suavemente.

Etapa V. Meditacion

Luego eleve la conciencia hacia la cabeza hacia el centro etérico entre las cejas, y luego
medite en la semilla mensual pensada durante cinco a diez, pero no mas de diez minutos.
Procure expandir su comprension del pensamiento semilla de acuerdo con los valores y la
sabiduria de la conciencia superior, que es el alma: el primer Maestro en el Corazén.

Etapa VI. Distribucién

Recita la GRAN INVOCACION, viendo las energias de luz, amor y poder despertando la
conciencia superior de la humanidad en su conjunto.

GRAN INVOCACION

Desde el punto de Luz en la Mente de Dios Que
afluya Luz a las mentes de los hombres. Que la
Luz descienda a la Tierra.

Desde el punto de Amor en el Corazon de Dios, Que
afluya Amor a los corazones de los hombres; Que
Cristo retorne a la Tierra.



Desde el Centro donde la Voluntad de Dios es conocida
Que el propésito guie a las pequefas voluntades de los hombres - El
Propdsito que los Maestros conocen y sirven.

Desde el centro que llamamos la raza de los hombres, Que
se realice el Plan de Amor y de Luz,
Y que se selle la puerta donde se halla el mal.

Que la Luz, el Amor y el Poder restablezcan el Plan en la Tierra.

Etapa VIl

Cierre la meditacion haciendo sonar el OM tres veces, imaginandose mientras lo hace que
esta respirando energia a través del grupo y hacia el mundo para fortalecer el Nuevo Grupo

de Servidores del Mundo en cada pais mientras trabajan para establecer relaciones humanas
correctas.

Pensamientos semillas:
1. Que las acciones del alma sean los motivos de mi vida diaria. Soy esa alma y a eso me
dedico. Esa alma es una en todos mis semejantes y yo soy uno con ellos. La nota clave de

la accion del alma es el sacrificio.

2. La consagracion al servicio del alma es, en Ultima instancia, el servicio de la humanidad y
de la Jerarquia. Tal es la secuencia.

Etapa VI. Distribucién

Recita la GRAN INVOCACION, viendo las energias de luz, amor y poder despertando la
conciencia superior de la humanidad en su conjunto.

3. Con el olvido de mi mismo, redno lo que necesito para ayudar a mis semejantes.
4. La voluntad del alma se convierte en mi voluntad. No conozco otro. Esa voluntad es

amor, paz, poder y fuerza para vivir. Me lleva adelante. Me lleva a la Cruz y a la
Resurreccion. Solo asi puedo levantar y levantar a mis semejantes.



5. Estabilidad, serenidad, fuerza, servicio.
6. Me paro dentro de la Luz, y cuando la luz brilla a través de mi forma, irradio esaluz.

7. El sentido de responsabilidad brilla en llamas titilantes de cada alma que ha buscado y
encontrado la alineacion.

8. Exijo a mi alma que yo, el Espiritu en forma, actie como un canal de compasion y un
instrumento para el amor hasta que sepa que soy el amor mismo. Yo soy eseamor

"Yo, si soy elevado, atraeré a todos los hombres hacia mi". (Juan, 12.32)

UTILICE CUALQUIER SEMILLA QUE DESEA USARLOS EN LA ORDEN ENTREGADA.

EL SIMBOLISMO DEL LOTO

Durante incontables siglos, en el Este, el loto ha sido considerado como un simbolo de la
conciencia espiritual de la humanidad.

El loto tiene sus raices en el barro o la tierra (Que simboliza la naturaleza fisica); Su tallo se
eleva a través del agua (analogo a la naturaleza astral o emocional) y se empuja por encima
del agua hacia el aire (es decir, el plano mental, donde su flor (el producto final del crecimiento)
se abre a los rayos del sol que simboliza el alma que eclipsa o el yo superior, y emite su
perfume, simbolizando el servicio radiante del discipulo en los tres mundos.

Muchas personas occidentales no estan familiarizadas con el loto, pero esta estrechamente
relacionado con el lirio de agua occidental, excepto que la flor de este Gltimo descansa sobre
el agua, mientras que el tallo del loto se eleva hacia el aire y lleva su flor por encima del agua.
Aqui vemos el simbolismo mas verdadero del loto en relacién con el aspirante que se eleva
a si mismo de las reclamaciones de la triple naturaleza inferior y establece una relacién con
el alma en los niveles mentales. Todo esto provoca la meditacién esotérica.

La forma de meditacion, Etapa IV (que no necesita intentarse hasta que se haya familiarizado
completamente con el resto del esquema), se refiere a un loto de "doce pétalos". Esto es
simbdlico del centro del corazdn, que se dice que tiene doce "pétalos”, una vez mas un
simbolo de la formacién o apariencia final de la circulacion de energia en ese centro en
particular cuando esta abierto o funciona completamente en el hombre avanzado. Todos los
centros del "corazon" tienen doce pétalos, por ejemplo, el loto egoico tiene doce pétalos.
Tiene tres niveles de tres pétalos cada uno, simbolizando las energias de Voluntad, Amor-
Sabiduria e Inteligencia Activa, mas un grupo de tres pétalos internos, cada uno de los cuales
es una esencia de la energia que se vierte desde un nivel particular de pétalos externos.
Estos guardan la joya en el loto y solo se abren cuando el discipulo se ha convertido en un
Adepto de la Buena Ley.



Con respecto a la visualizacion del "Maestro en el Corazén", no se pretende que el meditador
intente visualizar a ningln Maestro en particular acerca de quién haya leido o escuchado. El
meditador debe recordar que el alma es un "Maestro en si mismo", es el primer Maestro con
el que contactamos y es el Maestro a quien debemos dirigir nuestros pensamientos hasta el
momento en que lleguemos a reconocer al Maestro superior en Cuyo ashram nuestra alma
es un miembro y un servidor. La visualizacién en la meditacion es la representacion de una
forma que incorpora todos los mas altos conceptos e ideales del meditador. En esta etapa es
una encarnacion de cualidades y no una construccién de unaforma de pensamiento de ningun
Maestro de la Sabiduria en particular.

USO DE LA PALABRA SAGRADA

El Tibetano:

"... Tres veces entona la Palabra Sagrada, respirando suavemente la primera vez y afectando
asi el vehiculo mental; mas fuerte la segunda vez, estabilizando asi el vehiculo emocional; y
en un tono aln mas fuerte la dltima vez, actuando sobre el vehiculo fisico. El efecto sobre
cada cuerpo serd triple. Si se canta correctamente con el centro de conciencia sostenido
constantemente ... el efecto seré el siguiente:

En niveles mentales:

(a) El contacto del centro de la cabeza, haciendo que vibre. La quietud de la mente inferior.

(b) Vinculacién con el Ego en mayor o menor grado, pero siempre hasta cierto punto a
través del atomo permanente.

(c) La expulsion de particulas gruesas y la construccion de particulas mas finas.
En niveles emocionales:

(a) La estabilizacion definitiva del cuerpo emocional a través del &tomo permanente, y el
contacto y la puesta en movimiento del centro del corazon.

(b) La expulsion de la materia gruesa y la representacion del cuerpo emocional o del deseo
mas incoloro, de modo que sea un verdadero reflector de lo superior.

(c) La causa de una repentina oleada de sentimientos desde los niveles atomicos del plano
emocional al plano intuitivo, a través del canal atdbmico que existe entre los dos. Barre hacia
arriba y aclara el canal.



En los planos fisicos:

(@) Aqui el efecto es muy similar, pero el efecto primario esté en el cuerpo etérico; estimula
el flujo divino.

(b) Pasa mas alla de la periferia del cuerpo y crea un caparazén que sirve como proteccion.
Ahuyenta los factores discordantes en el entorno cercano. Los resultados anteriores, por
supuesto, se muestran completamente cuando la Palabra suena con exactitud.

Véanse también las paginas 58, 59 y 60 en La luz del alma.

Recuerde siempre que es el alma la que hace sonar el OM. (Puede sonar en silencio, en la
imaginacion, si no tiene privacidad y la entonacién audible perturba a los demas.) (Cartas
sobre Meditacion Oculta, pags. 62-63).

VISUALIZACION |
El Tibetano

La importancia del ejercicio de visualizacién contenido en la forma de meditacién se revela
en los siguientes pasajes de Discipulado en la Nueva Era, vol. I. Es el primer paso en la toma
y uso consciente de la sustancia mental y astral en la construccion de formas de pensamiento,
y es preparatorio para el trabajo de visualizacidén creativa realizado en el trabajo esotérico
avanzado.

“El secreto de todo verdadero trabajo de meditacién en sus primeras etapas es el poder de
visualizar. Esta es la primera etapa que se dominara. Los discipulos deberian poner énfasis
en este proceso; en ello reside eventualmente la capacidad de usar los poderes creativos de
la imaginacién, mas la energia mental, como una medida para promover los fines de la
Jerarquia y llevar a cabo el Plan Divino. Todos los nuevos procesos en las técnicas de
meditacion (de los cuales la Nueva Era puede ser responsable) deben y representaran la
visualizacién como un paso principal ...

La visualizacién es el paso inicial en la demostracion de la ley oculta de que la energia sigue
al pensamiento. Esto, por supuesto, todos los interesados en el estudio esotérico lo
reconocen tedricamente. Una de las tareas que enfrentan los discipulos es lograr un
conocimiento real de esto. La visualizacién pictérica (que es una caracteristica definitiva del
trabajo en muchas escuelas esotéricas) es simplemente un ejercicio para lograr el poder de
visualizar. En el trabajo de esos discipulos que estan siendo entrenados para la iniciacion,
este aspecto externo de la visualizacion debe dar lugar a un proceso interior que es el primer
paso hacia la direccion de la energia. La visualizacién de imagenes tiene como objetivo
enfocar al aspirante dentro de la cabeza en un punto a medio camino entre el cuerpo pituitario
y la glandula pineal. En esa area, dibuja y pinta escenas y, por lo tanto, adquiere facilidad
para ver, en grande y en detalle, lo que desea y para lo que tiene la intencion de trabajar ...



El poder de visualizar correctamente es un modo definido de determinar la verdad o la
falsedad. Esta es una declaracion dificil de comprender para usted. La visualizacion es
literalmente la construccion de un puente entre el plano emocional o astral y el nivel mental
y es, por lo tanto, una correspondencia de la personalidad con la construccion del
antakarana. El plano astral, el segundo aspecto de la personalidad, es la correspondencia
con el aspecto de la Trinidad que forma formas, el segundo aspecto. La imaginacion creativa
"representa una forma" a través de la capacidad de visualizar y la energia mental de la mente
le da vida y direccién a esta forma. Encarna el propésito. De este modo, se construye una
relacion o linea de energia entre la mente y el vehiculo astral y se convierte en una triple
linea de energia cuando el alma del discipulo esta utilizando este proceso creativo de una
manera planificada y definitivamente constructiva.

Este proceso de visualizacién y este uso de la imaginacion forman los dos primeros pasos en
la actividad de construccion de formas de pensamiento. Es con estas formas de creacion
propia, que encarnan las ideas espirituales y el propdsito divino, que el trabajo de los
Maestros y el propésito jerarquico toman forma ... Es esencial que comience con deliberacion
y lentamente para trabajar de esta manera y utilizar la informacion anterior. constructiva y
creativamente La necesidad de los tiempos es cada vez mayor y se desea el maximo trabajo
y proposito ". (Discipulado en la Nueva Era, Vol. |, pp. 89, 91)

VISUALIZACION II

En la ensefianza esotérica, la visualizaciébn a menudo se denomina ciencia. Esto implica que
€s un proceso regido por leyes y capaz de ser estudiado e investigado, en lugar de ser una
busqueda de imagenes inspiradora emocional e irracional que a menudo se disfraza bajo su
nombre.

Se puede encontrar una indicacién de los objetivos de esta ciencia en afirmaciones como
"solo asi (por visualizacion) puede la Idea Divina desplegarse y manifestarse en sustancia en
el plano fisico" y "la parte, a través del desarrollo magnético de su propia naturaleza , entra
en contacto gradualmente con todo lo que es ".

La concepcion de la visualizacidon como ciencia también implica que, al intentar practicarla, es
necesario dominar los principios involucrados y aplicarlos a la investigacion o actividad que
es, en cualquier momento en particular, el objetivo del plano exterior de uno. La visualizacion
se convierte asi en un esfuerzo mental controlado y sublimado: el uso de la mente en niveles
gue de otro modo estarian mas alla de su rango actual.

Estos conceptos obligan a una reevaluacion de las ideas actuales sobre visualizacion. Yano
puede considerarse como un aspecto de la memoria, por medio del cual se recrea el pasado,
0 como una representacion imaginativa del futuro. Mas bien se convierte en el medio por el
cual el hombre "ve la intencion" mientras avanza a tientas hacia la Realidad de



la cual cada mundo conocido es un simbolo. Utilizando la visualizacién como un proceso
controlado por la mente, operando en los niveles mas altos a los que se puede elevar la
conciencia, el hombre se mueve hacia un nuevo concepto de espacio-tiempo, en el que las
unidades separadas y los sucesos aislados se realizan como partes integrales del todo.

La ciencia de la visualizacion es el proceso mediante el cual la imaginacién creativa se activa,
se vuelve receptiva y atraida por un punto de tensién establecido en el plano mental. Nos lleva
a darnos cuenta de que todo lo externo y tangible es un simbolo de fuerzas internas y
creativas, y nos ensefia a ver la realidad interna en lugar del fenébmeno producido que es
inmediatamente visible.

Esta ciencia no es para emprender a la ligera. La verdadera visualizacién esotérica es una
tarea extremadamente dificil ya que, para ser efectiva, no debe originarse en la mente
concreta, sino que debe iniciarse desde el nivel abstracto de la percepcion intuitiva.

Ademas, se debe evitar que la mente concreta actlle como un tamiz analitico a través del
cual solo las ideas lo suficientemente pequefias como para atravesar la malla de la razén no
inspirada pueden filtrarse en el cerebro. Cada vez mas, a medida que se avanza, se hace
necesario elevarse por encima de la mente concreta que, habiendo desempefado su debido
papel en el esfuerzo mental, no debe convertirse en mas que la plataforma en la que se
encuentra la conciencia para imaginar las ideas intuitivamente percibidas de lo superior.
mundo mental.

La ciencia de la visualizacion esta estrechamente relacionada con la ciencia de la invocacion
y la evocacion, ya que su practica exige la capacidad de "ver" el flujo de la energia invocada,
y de seguir este flujo con una visidbn comprensiva del mundo de importancia (el mundo de la
Triada espiritual), a través del mundo del significado (el mundo del alma), hasta su expresion
simbdlica en el mundo de la forma. Por lo tanto, se convierte en una herramienta importante
en manos de los Servidores del Mundo, permitiéndoles visualizar un mundo fenomenal que
sera la expresion de la Calidad Divina sin limitar esta visién al darle esquemas demasiado
definidos o rigidos. En tal visualizacion se hace posible "ver" tanto el Propésito detras de la
forma existente como las energias que deben invocarse para lograr las modificaciones
creativas necesarias de la forma para acercarla al Plan Divino. Al hacerlo, sin embargo, las
ideas deben mantenerse fluidas, y se debe tener el maximo cuidado para evitar que la mente
guede atrapada por conceptos que, aunque Utiles en una etapa, deben descartarse para
permitir un reconocimiento y realizacién mas completos de la Realidad Unica. hacia donde la
mente y el alma estan llegando. En palabras de Francis Bacon: "El universo no debe
reducirse a los limites de nuestra comprension ... pero nuestra comprension debe extenderse
y ampliarse para captar la imagen del universo a medida que se descubre".

Para los aspirantes y discipulos, la ciencia de la visualizacion tiene un significado inmediato
e individual. En el esfuerzo por vivir como el alma en el mundo de la forma, la ciencia se usa
en muchos niveles, desde el primer dispositivo de imaginarse o verse a si mismo como la
perfeccion deseada, hasta el punto en que uno es consciente de la energia Triadal que fluye
a través del individuo. Con la mente firme para penetrar del mundo simbdlico al significado
més profundo, se hace posible ver, como en un relampago, los efectos que surgiran de dos



posibles modos de respuesta a los estimulos del momento: por un lado, el accién de la
personalidad; por otro lado, la accion del alma, trabajando desde arriba del nivel de la causa
iniciadora para dirigir la energia hacia nuevos canales, produciendo asi nuevos efectos y
elevando la vida a una espiral mas alta de actividad. Esto, que suena dificil, que lleva tiempo
y muchas palabras para transmitir, es una experiencia instantanea en la conciencia. Las dos
lineas de energia en accion, los efectos, se visualizan con tanta claridad que resulta
practicamente imposible elegir la forma mas baja.

A medida que el enorme poder de la visualizacién se vuelve mas apreciado y aumenta la
habilidad en este trabajo altamente esotérico, se hara evidente que la visualizacion es
literalmente la construccién de un puente entre lo irreal y lo Real; un medio para alcanzar
Arqguetipos Divinos y reproducirlos con tanta claridad y exactitud que puedan tener un impacto
en las mentes de los hombres. En este sentido, la visualizacién se convierte en la doncella
del esfuerzo redentor en el que participan la Jerarquia y la humanidad, y el que aprende a
practicarlo con habilidad y amor se convierte en un servidor y salvador en esferas de influencia
cada vez mas amplias.

LA REVISION DE LA NOCHE

Se espera que cada meditador se esfuerce cada noche, antes de retirarse, para revisar los
incidentes, eventos, pensamientos, palabras y actos del dia. Esto siempre debe hacerse al
revés, comenzando con los eventos de suceso inmediato y trabajando desde alli hacia atras
hasta la hora de levantarse. Esto no deberia tomar mas de diez a quince minutos. No se
espera que pasas mucho tiempo en cada incidente, sino que observes la causa, el efecto y la
actitud mental.

Hay cuatro razones principales por las que la revisidn vespertina se hace parte regular de
nuestro trabajo:

1. El autoexamen es esclarecedor para el alumno. Un mandato principal que se da a todos
los discipulos es "CONOZCA A MISMOS". Una investigacion estricta sobre las actividades
del dia es una ayuda para este conocimiento.

2. El esoterista es aquel que trabaja conscientemente con la Ley de Causa y Efecto, tanto
en relacién consigo mismo como con los planes de evolucién. Un maestro ejerce la ley en
los tres mundos. Nosotros, como estudiantes esotéricos, debemos comenzar con nosotros
mismos y mediante un estudio de los efectos (en la medida en que podamos determinarlos)
de nuestros actos, palabras y hechos, eventualmente llegaremos al conocimiento de las
causas. Esto se hara mas evidente a medida que el alumno practique su revisién y rastree
los diversos efectos en su vida hasta la causa original. La facilidad para hacerlo crecera.

3. Otro aspecto valioso de la investigacion para el estudiante es determinar los motivos que
lo impulsaron a un acto o palabra en particular. A través de esta revision, cuando se sigue
correctamente, llegara al impulso subjetivo que produjo el acto o la palabra. De esta



manera, comienza a trabajar con lo que es subjetivo y a comprender lo que esté detras de
todos los fendbmenos o formas. Llegard a una comprensiéon de si mismo y una tolerancia mas
amplia de sus semejantes.

4. La revision de la noche debe hacerse una vez al dia y no debe confundirse con el habito
de autocritica 0 autoconciencia que hace que uno observe y cuestione la automotivacion de
manera continua durante todo el dia. De hecho, esta tendencia introspectiva deberia
disminuir a medida que la mente se enfoca externamente en el servicio.

5. Cuando la conciencia del ego o alma esta completamente desarrollada, solo se encuentra
el Eterno Ahora; el pasado, el presente y el futuro son vistos como uno. A medida que se
logra una comprension sintética de los acontecimientos del dia, se desarrolla gradualmente
la tendencia a pensar en términos mas amplios.

Observe cuidadosamente para evitar el autoanalisis moérbido y la introspeccién egoista. Esto
no es saludable. Haga su revision y luego quitala de sus pensamientos. Si se han cometido
errores, rectifiquelos, pero no se dedique a meditar sobre ellos. El tiempo es valioso y debe
usarse para crear el futuro en lugar de lamentar el pasado.

Si le resulta imposible hacer esta revisién por la noche, puede hacerlo en cualquier momento
conveniente durante el dia para cubrir las Ultimas veinticuatro horas, pero que sea una
practica habitual.

EN DISCIPULADO

"Discipulado" definido

En disciplinas

Primeros pasos para el discipulado

El discipulo practicante

La metamorfosis de aspirante a discipulo
Escuelas de la Nueva Era para el Discipulado

"DISCIPULADQO" DEFINIDO

El término "discipulo” es uno de los términos mas importantes y uno de los mas Uutiles en la
ensefianza esotérica moderna. Esto se debe a que no afirma el estado de iniciacién, y si la
vida de servicio realmente se vive, puede verse como un hecho; mientras que nadie puede
probar o refutar que una persona es un iniciado. La iniciacion es un hecho espiritual que
concierne sélo al individuo mismo, al ashram en el que trabaja y al Maestro de ese ashram,
y por lo tanto no tiene significado publico.



La ensefianza sobre el discipulado, los Maestros y el proceso de iniciacién ha sido presentada
falsamente por maestros y preparadores de reclamos mal preparados, asi como por
pensadores entusiastas, tanto en el pasado como en el presente inmediato, que el tema ha
sufrido mucho en La conciencia publica. Mucho tiene que ser arreglado. Sin embargo, es de
esperar que esta interpretacion erronea sea normal y es normal en términos del proceso
evolutivo. A medida que la Jerarquia se acerca lentamente a la humanidad, mas y mas ideas
distorsionadas emergeran a la superficie de la conciencia, para ser reemplazadas por otros
pensamientos mas relacionados con la verdad.

Llamarse discipulo significa una orientacién inalterable a una vida de servicio. En esta vida de
servicio hay principiantes, que por lo tanto pueden fluctuar, asi como discipulos avanzados y
experimentados que, debido a su mayor experiencia, estan mas estabilizados en esa vida de
servicio.

El término "discipulo" se aplica a todas las entidades conscientes en toda la cadena de la
Jerarquia. Los Maestros mismos trabajan bajo los grandes Chohans y son discipulos del
Cristo, asi como El es un discipulo del Sefior del Mundo, y el Logos planetario es un discipulo
del Logos solar. El término es de precisidn ocultista superior, si se entiende realmente.

Los evangelios anglosajones traducen el latin "discipulus” por "learning-boy", un joven
dedicado al aprendizaje. Por lo tanto, se enfatiza la practica de la ensefianza impartida en
lugar del maestro. Esto es como deberia ser.

La practica de la ensefianza presentada es, en esencia, la disciplina que un individuo impone
sobre si mismo (no a otros) por su propia voluntad en un proceso de experimentacion
espiritual. "Discipulo” en el Antiguo o Nuevo Testamento es una traduccién de una palabra
del hebreo o del griego que significa "el ensefiado o entrenado".

Hay lo que podria llamarse disciplinas mayores y menores. Las disciplinas menores se
relacionan con la correccion de ciertas fallas personales y con la construccién del caracter.
Estos son tan conocidos que constituyen los detalles de la vida digna ordinaria. Constituyen
el entrenamiento en el camino de prueba. La aspirante al discipulado tiene que concentrarse
en disciplinas mucho mas profundas, en aquellas que se relacionan con su preparacion para
la vida grupal y el servicio; La practica de la meditacion esotérica es una de esas disciplinas.

Las disciplinas menores a menudo tienden a volverse negativas y a centrar la conciencia del
individuo en si mismo, desarrollando en exceso un buen punto hasta que se convierta en una
virtud orgullosa y, por lo tanto, en un obstaculo. La mente del alumno esta preocupada por si
mismo y aumenta el egoismo espiritual. Las disciplinas verdaderamente importantes son
aquellas adaptaciones que el discipulo tiene que hacer para lograr un servicio definitivo en
algun campo y asumir la responsabilidad activa de algun trabajo en el mundo.



En el sentido moderno, un discipulo no es necesariamente un miembro de la iglesia o un
miembro de un grupo esotérico; Ella es una persona que trabaja incesantemente para ayudar
a la humanidad y preservar los verdaderos valores espirituales, aquellos valores que se
relacionan con la humanidad, independientemente de la iglesia, la raza o el credo politico.

Hay muchas definiciones de discipulado y muchas etapas en el camino a considerar.
Podemos saber mucho te6ricamente, pero nunca debe olvidarse que la experiencia practica
es mas valiosa que el simple concepto teérico. A medida que aplicamos lo que sabemos, se
genera mas iluminacién en respuesta a la accion practica tomada en el plano fisico. A medida
que el conocimiento se transmuta en sabiduria, nos damos cuenta de la energia redentora del
alma y también de como esa energia difiere de la fuerza de la personalidad.

Asi, el aspirante aprende gradualmente a retirarse del énfasis en el mundo de las apariencias
(forma) y a penetrar en el mundo del significado, que es el mundo del alma y el mundo en el
gue el discipulo debe trabajar.

Los individuos son cada uno de ellos a diferencia de algunos puntos; requieren descubrir qué
es lo que ellos, como individuos, necesitan, de qué manera se pueden cumplir mejor sus
requisitos corporales, y qué tipo de sustancias pueden permitirles servir mejor. Cada persona
debe descubrir esto por si misma. No hay dieta grupal. No se requiere la eliminacién forzada
de carne o una dieta vegetariana estricta obligatoria. Hay fases de la vida y, a veces,
encarnaciones enteras en las que un aspirante se somete a una disciplina alimentaria, asi
como puede haber otras fases 0 una vida entera en la que se impone temporalmente un
celibato estricto. Pero hay otros ciclos de vida y encarnaciones en los que el interés del
discipulo y su servicio se encuentran en otras direcciones. Hay encarnaciones posteriores
en las que no hay un pensamiento constante sobre el cuerpo fisico, y un hombre trabaja libre
del complejo de la dieta y vive sin concentrarse en la forma de vida, comiendo esa comida
gue estad disponible y sobre la cual puede mantener mejor su eficiencia de vida. En
preparacion para ciertas iniciaciones, una dieta vegetal se ha considerado esencial en el
pasado. Pero esto puede no ser siempre el caso, y muchos discipulos se consideran
prematuramente en preparacion para la iniciacién. (Un Tratado Sobre los Siete Rayos, Vol.
IV, Curacién Esotérica, p. 334)

La sexta regla es el polo opuesto de la regla tal como se le dio a los solicitantes. Alli, si se
refiere a mi exégesis de esa regla en Iniciacion, Humana y Solar, encontrara que el objetivo
de esa regla era la purificacién fisica con énfasis en la necesidad de una dieta vegetariana
en una determinada etapa del proceso preparatorio. Las razones de tal disciplina fueron dos:
la purificaciéon y la necesidad del solicitante (en esa etapa) de abstenerse de compartir los
beneficios relacionados con la llamada "toma de vida". Pero, ¢,se puede quitar la vida? Yo
creo que no. La vida es. Nada en el cielo o en la tierra puede tocarlo o afectarlo. Este es un
punto a menudo olvidado. La norma dada a los solicitantes se refiere, por consiguiente, a su
capacidad de aceptar y adherirse a una disciplina autoimpuesta. A través de los medios de
esa disciplina, el solicitante demuestra a si mismo el control de las naturalezas fisica y astral
y el efecto de la disciplina es revelarle ciertas debilidades inevitables y béasicas, como el
control de la naturaleza animal, la poderosa imposicion de deseo, un sentido de



superioridad, de orgullo y separatividad. Su capacidad para mantener la disciplina y su
apreciacion de si mismo por hacerlo, ademas de un sentido de superioridad hacia aquellos
gue no son tan disciplinados son indicativos de debilidades esenciales. Su fanatismo, latente
0 expresado, emerge en su conciencia con claridad y, cuando es sincero, es consciente de
haber producido una medida de pureza fisica, pero, al mismo tiempo, se queda con la
conciencia de que tal vez pueda comenzar con lo externo y lo obvio cuando deberia
comenzar con lo interno y con lo que no es tan facil contactar o expresar. Esta es una gran
y mas importante leccion. (Un Tratado sobre los Siete Rayos, Vol. V, Los Rayos y las
Iniciaciones, p. 125)

El verdadero discipulo no necesita el vegetarianismo ni ninguna de las disciplinas fisicas, por
la razén de que ninguno de los apetitos carnales tiene control sobre él. Su problema radica
en otra parte y es una pérdida de tiempo y energia mantener sus ojos enfocados en "hacer
lo correcto" fisicamente porque los hace automaticamente y sus habitos espirituales
compensan todas las tendencias fisicas mas bajas; automaticamente, estos hébitos
desarrollados le permiten superar el atractivo de esos deseos que funcionan en la realizacion
del deseo inferior. Nadie es aceptado en el circulo del Ashram (que es el nombre técnico
dado al estado de aquellos que estan en visperas de la iniciacion o que se estan preparando
para la iniciacion) cuyos apetitos fisicos estan en peligro de controlarlo. Esta es una
declaracién de hecho. Esto se aplica particularmente y especificamente a aquellos que se
preparan para la primera iniciacion. Aquellos que se preparan para la segunda iniciacion
tienen que demostrar su libertad de la esclavitud de las ideas, de una reaccion fanatica a
cualquier verdad o lider espiritual, y del control de su aspiracion que, a través de la intensidad
de su aplicacion, sacrificaria tiempo, personas y personas. la vida misma al llamado del
Iniciador, 0 mas bien, para ser correctos, a lo que ellos creen que es Su llamado
................. Algunos devotos muy sinceros y aspirantes prometedores estan tan
preocupados por la forma y su disciplina que no tienen tiempo real para dar a la expansion
del alma. Estan tan interesados en sus reacciones a su disciplina autoimpuesta o en su
capacidad para conformarse o su falta de aceptacién de la disciplina que las verdades
espirituales —que buscan entrar en sus corazones— no logran hacer tal entrada. La
templanza en todas las cosas, el uso racional de todas las formas sostenidas y el olvido de
uno mismo son el sello distintivo del discipulo, pero no del principiante. Muchos discipulos de
hoy que deberian estar funcionando en el Salén de la Sabiduria todavia estan trabajando
fanaticamente en el Salén del Conocimiento y aln son tan fervientes sobre las disciplinas
fisicas que las disciplinas del alma son ignoradas. Le pediria que reflexione sobre esto. Los
solicitantes tienen que aprender el significado de las palabras de la Regla VI para los
discipulos, "las reglas menores son reglas en el tiempo y el espacio y no pueden contener al
grupo”. (Ibid., Pags. 125-27)



PRIMEROS PASOS AL DISCIPULADO

Alice A. Bailey

Cristo vivio tranquilamente en su hogar con sus padres, experimentando la experiencia mas
dificil de la vida en el hogar, con su monotonia, con su habitual invariabilidad, con su
necesaria subordinacion a la voluntad y necesidad del grupo, con sus lecciones que todo
discipulo debe aprender. Hasta que lo haya aprendido, no podra avanzar mas. Hasta que la
divinidad se haya expresado en el hogar, y entre aquellos que nos conocen bien y son
nuestros amigos familiares, no se puede esperar que se exprese en otro lugar. Debemos vivir
como hijos de Dios en el entorno poco interesante, monétono y, a veces, sordido, en el que
el destino nos sitta; No hay otro lugar en esta etapa que sea posible. El lugar donde estamos
es el lugar desde el cual comienza nuestro viaje, y no el lugar desde el cual escapamos. Si
no podemos hacer el bien como discipulos donde estamos, y en el lugar donde nos
descubrimos a nosotros mismos, no se nos ofrecera ninguna otra oportunidad hasta que lo
hagamos. Aqui yace nuestra prueba, y aqui yace nuestro campo de servicio.

Muchos aspirantes sinceros y sinceros sienten que de hecho podrian causar una impresion
en su entorno y manifestarse divinamente, si tuvieran un tipo diferente de hogar, un entorno
o entorno diferente. Si se hubieran casado de manera diferente, o si tuvieran mas dinero o
mas tiempo libre, podrian encontrarse con mas simpatia de sus amigos, o si tuvieran una
mejor salud fisica, no se puede decir lo que podrian no lograr. Una prueba es algo que prueba
nuestra fuerza para ver de qué tipo es; Invoca lo maximo que hay en nosotros y nos revela
doénde somos débiles y dénde fallamos. La necesidad hoy es de discipulos confiables y de
aquellos que han sido probados de manera tal que no se rompan ni se agrieten cuando surjan
dificultades y se encuentren lugares oscuros en la vida.

Tenemos, si pudiéramos darnos cuenta, exactamente esas circunstancias y ese entorno en
el que se puede aprender esta leccion de obediencia a lo mas elevado que hay en nosotros.
Tenemos exactamente el tipo de cuerpo y condiciones fisicas a través de las cuales se puede
expresar la divinidad en nosotros. Tenemos esos contactos en el mundo y el tipo de trabajo
gue se requiere para permitirnos dar el siguiente paso en el camino del discipulado, el
siguiente paso hacia Dios. Hasta que los aspirantes comprendan este hecho esencial y se
establezcan felizmente en una vida de servicio y de dar amorosamente en sus propios
hogares, no podran progresar. Hasta que se transite el camino de la vida, feliz, silenciosa y
sin autocompasion en el circulo familiar, no se dard ninguna otra leccién uoportunidad.

Muchos aspirantes muy bien intencionados también deben comprender que ellos mismos
son responsables de muchas de las dificultades que enfrentan. Desconcertados de por qué
parecen evocar tanto antagonismo de quienes los rodean, se quejan de no encontrar una
respuesta comprensiva mientras intentan llevar la vida espiritual, estudiar, leer y pensar. La
razon generalmente se puede encontrar en el hecho de su egoismo espiritual. Hablan
demasiado de sus aspiraciones y de si mismos. Debido a que fallan en su primera
responsabilidad, no encuentran una reaccion comprensiva a su demanda de tiempo para
meditar. Debe reconocerse que estan meditando. La casa debe estar tranquila; no deben ser
molestados; nadie debe entrar en ellos. Ninguna de estas dificultades surgiria si los
aspirantes recordaran dos cosas: Primero, que la meditacion es un proceso que se lleva a
cabo en secreto, en silencio y regularmente en el templo secreto de la mente del hombre. En
segundo lugar, eso se puede hacer silas personas no hablan tanto de lo que estan haciendo.
Necesitamos caminar en silencio con Dios, para mantenernos como



personalidades en segundo plano; para organizar nuestras vidas de tal manera que podamos
vivir como almas, dando el debido tiempo a la cultura de nuestras almas, pero al mismo
tiempo preservando un sentido o proporcién, conservando el afecto de quienes nos rodean y
cumpliendo perfectamente nuestras responsabilidades y obligaciones La autocompasién y
hablar demasiado son las rocas sobre las que muchos aspirantes equivoquen
temporalmente.

A través del amor y la practica amorosa demostramos que somos iniciados en los misterios.
Nacido en el mundo del amor en Belén, la nota clave de nuestras vidas a partir de entonces
debe ser la obediencia a lo mas alto que hay en nosotros, el amor a todos los seres y la total
confianza en el poder del Cristo que mora para demostrar (a través de la forma externa de
nuestras personalidades) la vida del amor. La vida de Cristo es una vida para ser vivida hoy,
eventualmente por todos. Es una vida de alegria y felicidad, de prueba y de problemas, pero
su esencia es el amor y su método es el amor. Nos deja un ejemplo de que debemos seguir
Sus pasos y continuar el trabajo que El inici6. (De Belén al Calvario, pp. 77-79)

EL DISCIPULO PRACTICO
El Tibetano

Por encima de todo lo demas, es necesario que el aspirante sea practico. Los dias de una
conciencia mistica y sofladora estan pasando rapidamente, y a medida que el hombre, a
través de la comprension de la psicologia, llega a un conocimiento mas preciso de si mismo,
comenzard a actuar con precision y con inteligencia; él sabra con exactitud el camino que
debe seguir, y comprendera las fuerzas en su propia naturaleza que lo conduciran a una
accion especifica cuando se ponga en contacto con las fuerzas de su entorno. Los aspirantes
deben esforzarse por hacer una aplicacion practica de las verdades impartidas, y asi
minimizar su responsabilidad. Donde hay conocimiento adquirido y cuando no se hace uso
de él, existe una condicién de peligro y una penalizacién posterior.

Mucho se ha dado en libros anteriores que espera su adaptacion y servicio Util. Se dara
mucho en el presente volumen, pero los estudiantes deben recordar que ellos mismos evocan
y solicitan la ensefianza que reciben. La posicion entre mi y los que estan leyendo no es la
de un maestro que impone un sistema de conocimiento a un grupo de alumnos que esperan.
El grupo es simplemente el canal a través del cual un aspecto particular de la Sabiduria Eterna
puede alcanzar un mundo en espera. No te considero un cuerpo de hombres y mujeres
buenos, que, debido a tu punto de evolucion, se consideran dignos de recibir algo esotérico
e inusual, y por lo tanto retenidos del resto de la raza. Te considero sinceramente interesado
en la vida espiritual, tan preocupado por el esfuerzo de ser inteligente y tan dispuesto (mas o
menos) a tratar de vivir como almas, y utilizar la mayor parte de la ensefianza impartida como
se pueda entender. Lo que los estudiantes hacen de él es completamente asunto suyo. Pero
el valor de cualquier grupo de aspirantes y discipulos consiste en esto: pueden, si asi lo eligen
y Si su aspiracion unida es lo



suficientemente fuerte, extraer la ensefianza, y asi formar un centro a través del cual esa
ensefianza pueda avanzar y comenzar su desarrollo. trabajo de moldear el pensamiento
humano, de arrojar luz sobre los problemas de la psicologia y de expandir asi el punto de
verdad (entre los siete rayos, un antiguo septenado, pero poco comprendido) para que se
pueda desarrollar una nueva comprension y una nueva ciencia de la psicologia puede ser
lanzado sobre su carrera.

Usted pregunta, por lo tanto: ¢Qué debemos hacer nosotros como grupo para que podamos
ser de servicio, y asi constituir un buen canal para la ayuda de la humanidad?

En primer lugar, debe asegurarse de que su actitud hacia la ensefianza sea de servicio
voluntario, sin pensar en uno mismo. El crecimiento en la realizacién espiritual y el
levantamiento de la humanidad es lo que es el momento, y no su propio crecimiento o
desarrollo personal, ni su propia satisfaccion al recibir informacion especial y nueva.

Crecera y su alma se aferrard cada vez mas a su instrumento, cuando su mente y esfuerzo
se vuelvan hacia el servicio grupal, y cuando su lengua se vuelva inofensiva, a través de la
afluencia de Amor.

En segundo lugar, no dejes que tu mente se ocupe de especulaciones ociosas sobre la
identidad del maestro. ¢Qué importa quién es él? ¢ Puedes probar su identidad de una forma
u otra? ¢Y de qué valor es aceptar la declaracion de cualquier compafiero de estudios que
pueda reclamar ser informado sobre el asunto, sea él quien sea? No puede demostrar que
tiene razon o esta equivocado y, por lo tanto, sigue siendo una pérdida de tiempo que bien
podria darse a un servicio mas fructifero, a un estudio mas detallado de los elementos
esenciales de la vida y a la meditacion.

Lo que se ensefa debe importar. Los aspectos de la verdad que presento a su consideracion
deben contar; la medida de ayuda que puedo brindar y el estimulo espiritual y mental que
puedo impartir son importantes para usted. El entrenamiento de la intuicién para reconocer la
verdad espiritual deberia ser el tema de su esfuerzo. La Unica autoridad es la ensefianza, y
no el maestro; sobre la roca de la autoridad muchas escuelas han fracasado. Solo hay una
autoridad: la propia alma inmortal de cada hombre, y esa es la Unica autoridad que debe ser
reconocida.

Aprenda a comprender la ensefianza correctamente y comprenda cédmo es. Algunos de ellos
estan escritos por un tiempo lejano, y el verdadero significado de este Tratado Sobre los
Siete Rayos comenzara a surgir como parte del conocimiento general de la humanidad solo
hacia el final de este siglo, a menos que la efusiéon inminente provoque un cambio mayor de
lo que es ahora considerado posible por la Jerarquia observadora. Algunas de las
ensefianzas son de utilidad inmediata para todos ustedes. Algunos de ellos arrojaran luz
sobre los problemas de la psicologia modernay vincularan los muchos aspectos de la ciencia
del alma. Los discipulos crecen en estos dias descubriendo el reservorio del alimento de su
alma; descubriran que la fuente de su fortaleza se encuentra en la ensefianza grupal y en el
esfuerzo grupal. Estamos entrenando hombres para vivir como almas y no como nifios para
ser amamantados y cuidados en una guarderia protegida dirigida por reglas y 6rdenes. Como
almas, los hombres derivan su vida del océano de lo



universal, y no del pequefio pozo de lo particular. Llevando a sus pequefios cantaros,
encuentran su camino hacia ese océano, y por si mismos atraen a ese recipiente lo que
necesitan. A la luz de su propia intuicién y mente iluminada (desarrollada y utilizada a través
de la meditacion), tome ese aspecto de la ensefianza que le convenga y le ayude, e inténtelo
a la luz de su propia necesidad y crecimiento.

Los dias del contacto de la personalidad, de la atencion de la personalidad y de los mensajes
personales han terminado, y han pasado bastante tiempo, salvo en el valle de la ilusion, en
el plano astral. Este es un mensaje dificil, pero ningun verdadero discipulo lo malinterpretara.
Desde lo méas profundo de su propia experiencia y lucha, sabe que es asi. Es el grupo de
Maestros, la Jerarquia en su conjunto, que es el momento y su interaccion con la humanidad;
lo que cuenta es el grupo de discipulos de los Maestros, y su relacion con los discipulos en
prueba en el plano fisico, a quienes el grupo considera que existen en la formacion grupal en
todo el mundo, sin importar donde estén sus unidades; es el cuerpo de la ensefianza que se
puede poner a disposicion, y su efecto sobre la mente colectiva de los pensadores de la raza,
gue es de vital importancia; Es la interaccion entre el grupo subjetivo de los trabajadores del
mundo vy, en el plano exterior de la objetividad, los amantes de la humanidad lo que nos
parece a nosotros, los maestros, de suprema importancia. La satisfaccion de la aspiracion
individual, la satisfaccién del deseo de los probadores y la alimentacion de la ambicion
espiritual no nos atraen en absoluto. Los tiempos son demasiado serios y la crisis demasiado
aguda.

Por supuesto, es un hecho que hoy en dia hay grupos de aspirantes que reciben una
instruccién definitiva y que los discipulos estan sujetos a un entrenamiento definitivo. Pero
debe recordarse (a pesar de todas las declaraciones de los devotos del mundo en sentido
contrario) que no se da capacitacion en estos casos en cuanto al manejo de los detalles de
la vida de la personalidad; los problemas especificos de salud, finanzas y preocupaciones
familiares no son tratados ni considerados; ni se da consuelo ni se toma tiempo para
tranquilizar o satisfacer a la personalidad inestable. Se lleva a cabo la capacitacién de
aspirantes en cuanto a la técnica del crecimiento espiritual; puede sugerirse la correccion de
los factores ocultos que producen condiciones emocionales; se pueden organizar
meditaciones para lograr ciertos resultados; y se puede ofrecer instruccion en las leyes que
rigen la unién del alma; pero no se intenta ningln trabajo de personalidad. Los discipulos
manejan sus propias personalidades. Bajo la presion del trabajo mundial, los Maestros se
encuentran con cada vez menos tiempo para dar incluso a Sus discipulos. ¢ C6mo, entonces,
aquellos que no estan en las filas de discipulos aceptados esperan que el Maestro tenga
tiempo para ocuparse de sus pequefios asuntos?

En el futuro, sin embargo, los grupos se formaran cada vez mas, lo que funcionara sobre una
base nueva, y algunos de estos nuevos "organismos grupales" se estan formando en el
mundo en este momento. Todavia estan en la naturaleza de un experimento y pueden resultar
prematuros o indeseables. La ensefianza impartida en estos nuevos grupos, las sugerencias
hechas, los experimentos de capacitacién que se intentaran y la técnica impartida no se daran
personalmente y en privado a un miembro individual del grupo, pero todo esté abierto y puede
leerse, conocerse y considerado por todos los demas miembros del grupo. Estos grupos
todavia son necesariamente pocos y muy pequefios en numero.



Tienen la naturaleza de un intento de ver si serd posible eventualmente externalizar los
grupos reunidos alrededor de un Maestro en los planos internos. Estos grupos de discipulos
aceptados en el lado interno son organismos sensibles, y cada miembro de estos circulos
reunidos alrededor de un Maestro es consciente de lo que concierne al desarrollo espiritual
de sus compafieros discipulos, dentro del radio del circulo en el que se encuentra. Estos
pequefios intentos externos de una duplicacién tentativa estdn todavia en estado
embrionario. Es una prueba y un esfuerzo de prueba, y puede fallar. Los miembros de estos
pequefios grupos externos (cuya membresia y agrupacion son conocidos solo por aquellos
gue forman parte de ellos) deben estar dispuestos a ser instruidos y desarrollados como
unidades grupales, con los otros miembros de su grupo conscientes de sus fracasos y éxitos.
También tienen que preservar el silencio completo en cuanto a la existencia del grupo, y la
ruptura de este silencio garantiza su eliminacién del grupo. El personal de estos grupos se
olvida en la vida de la entidad del grupo en su conjunto. Los miembros estan entrenados en
el grupo, y el grupo esté entrenado como un todo, sin énfasis en el individuo sino solo en la
interaccion e interaccion del grupo, su integracién y crecimiento. Solo se anotan y manejan
aquellos factores en la vida del individuo que obstaculizarian el crecimiento de la vida y
expresion grupal. Es la nota del grupo, el color del grupo y el desarrollo del grupo lo que
cuenta con el personal de capacitacion de los trabajadores, y el individuo nunca es
considerado como un individuo, sino solo en su relacion con el grupo. Lo que se le dice que
haga, y la disciplina aplicada, se basa en el deseo de preservar el equilibrio del grupo y no
en ningun interés personal en el individuo. En este experimento se prueba a un hombre para
ver su estado fisico. Serd evaluado temprano en su carrera como unidad de grupo. Si pasa
la prueba y obtiene la calificacion, el grupo se enriquece y crece de ese modo. Si falla, se
retira y otros toman su lugar hasta el momento en que la unidad grupal esta en sintonia y
completa, y aquellos que son sinceros y verdaderos, impersonales y mentalmente
equilibrados, olvidadizos y amorosos, trabajan juntos en armonia. . Por lo tanto, pueden,
como entidad grupal, formar un punto focal para la transmisién de la fuerza espiritual a un
mundo necesitado y que espera.

Pero es importante recordar que la actitud del iniciado de capacitacion o del maestro es de
desapego completo e impersonalidad; es consciente de la luz y la condicién del alma, y del
estado mental, pero no dirige su atencién al manejo de los asuntos del aspirante en el plano
fisico, ni al entrenamiento de su naturaleza emocional y su desarrollo astral. Los aspirantes
aprenden a ser maestros y expertos manejando sus propios asuntos del plano fisico y sus
idiosincrasias astrales. Esto deben hacerlo a la luz y la fuerza de sus propias almas.
Nosotros, los que ensefiamos, violariamos una ley y obstaculizariamos su desarrollo si
intentaramos imponer condiciones que no son naturales. También debemos sobreestimular
sus naturalezas inferiores. ¢ Cuando aprenderan los aspirantes que los maestros y discipulos
superiores a cargo de ellos trabajan solo en niveles mentales y con el alma?

¢,Cuando comprenderan el hecho de que hasta que un hombre haya contactado su propia
alma y haya aprendido a funcionar también como una mente controlada, hay poco que
podamos hacer por élI? Una vez mas digo, no estamos interesados en las personalidades y
sus pequefios asuntos. No tenemos el tiempo ni la inclinacién para interferir con la forma vy el
método de la vida diaria de un hombre. ¢Por qué deberiamos, cuando se ha impreso y
ensefiado lo suficiente para ocupar la atencion del aspirante durante muchos dias? Cuando
un hombre comienza a vivir como un alma, y cuando su conciencia se ha alejado del mundo



de lailusion, puede ser util. La primera leccion que tiene que aprender es un sentido de valores
en el tiempo y el espacio, y saber que trabajamos con almas y no cuidamos la personalidad.

¢ Te parece un dicho demasiado dificil? Si realmente es asi para usted, significa que todavia
esta algo centrado en si mismo y enamorado de su propia alma individual, que adn no la ha
contactado debidamente, y que tal vez ha sentido su vibracién y nada mas. Todavia no tiene
esa verdadera imagen de la necesidad del mundo que lo liberara de su propia ambicién y lo
liberara para trabajar como nosotros (en el lado subjetivo), sin pensar en uno mismo o en la
felicidad espiritual, y sin deseo de cualquier tarea autonombrada; sin anhelo de promesas
brillantes de éxito futuro, y sin dolor exigente por el toque tierno y el contacto con aquellos
gue tienen mayor conciencia que nosotros. Si esto yace mas alla de su comprension,
reconozca el hecho y comprenda que no se le atribuye la culpa. Solo le indica el terreno en
el que se encuentra, y que la ilusidn del plano astral todavia lo mantiene cautivo y aun lo lleva
a colocar reacciones de personalidad antes de la realizacion del grupo. Mientras camina en
ese plano y funciona en ese nivel de conciencia, no es posible atraerlo conscientemente a
los grupos de Maestros en los niveles mentales. Todavia eres demasiado destructivo y
personal; usted podria dafiar al grupo y causar problemas; veria las cosas (a través de la
estimulacion grupal) con una claridad para la que aiun no esta listo, y de ese modo se
romperia. Debes aprender la leccion de aceptar la guia de tu propia almay aprender a trabajar
con armonia e impersonalidad en el plano fisico con el grupo o grupos a los que tu destino te
impulsa. Cuando has aprendido la leccion del olvido de ti mismo, cuando no buscas nada
para el yo separado, cuando te paras firmemente en tus propios pies y buscas ayuda dentro
de ti mismo, y cuando la tendencia de tu vida es hacia la cooperacién, entonces puedes pasar
desde la etapa de observador a la de comunicador.

Esto sucedera porgque se puede confiar en usted para comunicar solo lo que es impersonal
y verdaderamente constructivo, y que no alimentara la naturaleza emocional y satisfara el
deseo propio. (Un Tratado sobre los Siete Rayos, Vol. |, Psicologia Esotérica, pp. 110-17)

LA METAMORFOSIS DE ASPIRANTE A DISCIPULO
Mary Bailey

Basico para todos los aspectos de la ensefianza de la Sabiduria Eterna, y para todos los
conceptos de servicio, se encuentra el denominador comin del discipulado. En las
ensefianzas del Maestro DK se afirma que, si bien hay tres fases principales del Camino del
Retorno y tres aspectos principales del discipulado, todos: desde el aspirante mas humilde
gue primero pone los pies en el Camino, hasta el Cristo incluido. él mismo ": es un discipulo
y no debe hacer ningln otro reclamo ni para si mismo ni para los demas.

Las tres etapas del Camino del Retorno son:
(1) el Camino de Prueba;
(2) el camino del discipulado; y



(3) el Camino de Iniciacion hasta, e incluyendo, la finalizacion de la quinta iniciacién que
transforma al Adepto de cuarto grado en el "Maestro", un miembro completamente integrado
de la Jerarquia espiritual, el quinto reino planetario.

Por lo tanto, las tres etapas del discipulado son:
(1) el aspirante o probatorio;

(2) el discipulo;

(3) el iniciado.

Hay, por supuesto, muchas variaciones y etapas menores dentro de estas dos
clasificaciones, pero si bien los detalles y las circunstancias pueden variar mucho y las sub-
etapas proliferan, el Camino del Retorno debe ser pisoteado "a plena luz del dia". , en plena
conciencia. Es el Camino mismo el que proporciona las oportunidades graduadas y
secuenciales para todos los discipulos porque el Camino esta tejido de la sustancia
redimida de nuestra propia conciencia. Cubriendo un lapso de evolucién tan vasto, uno
pensaria que el "discipulado" deberia ser una idea relativamente facil de entender y
practicar, ya que es el camino que debemaos seguir, pero lo contrario parece ser el caso.

La palabra "discipulo” se deriva de una raiz latina que se ha interpretado en el sentido de un
alumno, o un alumno, que aprende bajo la tutela de otros. Pero mientras caminar por el
Camino del Retorno es ciertamente una experiencia de aprendizaje, la interpretacion mas
precisa es "una capaz de aplicar la autodisciplina necesaria al yo personal”, que
eventualmente disolverd las muchas barreras mentales, emocionales y fisicas para el
autoconocimiento. . Nada puede ser logrado, por un aspirante, un discipulo o un iniciado,
hasta que "se sepa" a si mismo como lo que siempre ha sido en esencia, un fragmento
encarnado de la divinidad, destinado a revelar esa realidad en la vida diaria como una
contribucién consciente a la meta logoica planetaria de reconciliar espiritu y materia.

En las primeras etapas, por lo tanto, el discipulado tiene que ver con el auto reconocimiento,
hasta que la personalidad se convierta en una lente clara a través de la cual la luz del alma
pueda irradiar el medio ambiente. En las etapas posteriores, el énfasis cambia, primero al
esfuerzo por manifestar la idea del servicio, un principio basico del alma y el discipulado, en
esferas de influencia cada vez mas amplias e inclusivas, y mas tarde a la comprension de que
el destino es la cooperacion consciente con la evolucidn planetaria. del cuarto y quinto reinos:
la humanidad y la Jerarquia espiritual, trabajando juntos. Todo lo demas cae por debajo del
nivel de conciencia, incluida la necesidad de autodisciplina y la compulsion de amar y servir,
ya que se han convertido en una forma de vida automatica y ningan discipulo

/ iniciado de tal grado podria funcionar de ninguna otra manera. .

Los detalles y requisitos para el discipulado en sus muchas fases se exponen claramente, en
detalle y en el contexto de las diversas formas de relaciéon en las que nosotros, en este
planeta, estamos involucrados, en los muchos libros que Alice Bailey produjo con y para
Maestro Djwhal Khul. Lo han sido, lo son hoy y lo seran en el futuro, una fuente de inspiraciéon
y aliento para muchos. Pero en mi propia experiencia durante estos afios, he descubierto
gue, si bien muchos aceptan lo que piensan que la ensefianza significa por discipulado,
algunos con devocién y un elemento de fanatismo, comparativamente pocos



estan dispuestos a aceptar los aspectos de autodisciplina del discipulado o al cambio,
completamente, sus propias ideas, opiniones, sentimientos y reacciones preciadas o0
preconcebidas. Y el cambio es lo que exige el verdadero discipulado, una demanda hecha no
por ninguna fuente externa o por ningun cuerpo de ensefianza, ni por ningun "Maestro" o
guru, sino por el verdadero yo interior, el alma o el principio de Cristo. Tal demanda se hace
cuando ha llegado el momento de una inversion drastica y una reorientacion del estilo de vida
de la personalidad. El alma sabe cuando es el momento adecuado, se puede confiar en el
alma; el alma exige y la personalidad en disminucion debe, tarde o temprano, responder.

Una de las barreras para una respuesta mas plena y adecuada al alma radica en la actividad
excesiva de la mente concreta. Un aspirante a discipulo puede anhelar, ardientemente,
convertirse en el alma que sirve, un verdadero discipulo, y tratar seriamente y creer que los
cambios necesarios estan teniendo lugar; y, sin embargo, el sesgo, las racionalizaciones de
la mente y los anhelos de la naturaleza del deseo, crean una niebla engafiosa de ilusién y
glamour en la que la purezay la simplicidad de la naturaleza del alma y la realidad del servicio
se vuelven borrosas y distorsionadas. Y con esta niebla de ilusién, se produce una especie
de complacencia que hace que la vanguardia del futuro sacrificio se rompa y disminuya. He
visto esto muy a menudo. Si el alma solo pudiera responder al llanto quejumbroso de la
personalidad, "Estoy haciendo todo lo que puedo", sin duda diria: "iNo es una posibilidad
remota!"

Por otro lado, he conocido a muchos discipulos en todas partes del mundo, y he trabajado
con muchos dia a dia, cuya dedicacién desinteresada al trabajo de la Jerarquia y al Cristo
demuestra su estado de discipulado sin necesidad de palabras. . Diria que en el transcurso
de los ultimos cincuenta afos, el nimero de personas que se autodirigieron al discipulado
desde lo méas profundo de su propia experiencia consciente de "vivir la vida" del alma se ha
mas que cuadruplicado. Cada uno de ellos, y muchos mas, son necesarios para aquellos que
buscan guiar y dirigir el Plan para la humanidad a través de este periodo critico del siglo XX,
gue vincula la vejez de Piscis con la proxima era de Acuario. Muchos, muchos mas ahora
comprometidos en el esfuerzo por lograr un verdadero discipulado, para "convertirse en el
Camino", avanzaran rapidamente una vez que estén determinados, y hayan aprendido a dejar
de lado sus preocupaciones de personalidad a cambio de algo mas grande, mas amplio, mas
iluminado. e iluminante, mas alegre y mas Uutil para la Jerarquia.

Todas las muchas experiencias de la vida diaria, cualesquiera que sean para cualquier
individuo, ayudan a prepararlo para el discipulado y la infusion del alma; pero no hay nada
comparable a la condicién del discipulado y nada que pueda facilitar el camino o realmente
modificar los exigentes estandares y calificaciones requeridas en aquellos que entraran en
relacion con los miembros de un ashram, y con el propio Ashram mayor, la Jerarquia. Los
riesgos de admitir a los no preparados, el yo personal incompletamente trascendido, en tal
area de responsabilidad son demasiado grandes, tanto para el ashram como para el
aspirante a discipulo, y los Maestros demasiado sabios y experimentados para arriesgarse a
la interrupcién. Pero corren riesgos cuando las probabilidades parecen justificarlo, y saben
gue cada joven discipulo recién absorbido en un ashram puede, y generalmente lo hace,
causar un problema temporal que el ashram en su conjunto puede neutralizar. Los Maestros
también someten a un "casi discipulo” a un proceso forzado que acelerara el proceso de



infusién del alma al enfrentar al individuo con decisiones vitales y dificiles. El resultado
siempre es indicativo del estado real del discipulo.

Siempre es bueno recordar que si bien la metamorfosis de aspirante a discipulo para iniciar
continla, la inevitable lucha y el dolor que la acompafia, mental, emocional y fisico, es
temporal y se centra totalmente en la personalidad. A medida que la personalidad disciplinada
se transforma y trasciende sus propias limitaciones, el sufrimiento disminuye para ser
reemplazado por una alegria y un amor radiante y una voluntad espiritual recién impuesta.
Verdaderamente “solo la personalidad sufre; el alma no conoce el dolor ". Qué alivio, qué
liberacién, haber puesto todo esto detras de uno, haber aprendido las lecciones necesarias y
ser libre de dirigir toda la atencién y todos los recursos energéticos al servicio aceptado, sea
lo que sea.

Es dificil para el joven discipulo, incluso el mas ferozmente independiente, darse cuenta de
gue todo este crecimiento, por mucho tiempo que tome, es una cuestion de la propia
intencién, del propio esfuerzo e iniciativa. La ensefianza que nos muestra el camino a seguir
no puede hacerlo por nosotros. Cada persona es Unica y debe experimentar el camino por si
misma, cometer sus propios errores e interpretar los simbolos de palabras a la luz de su
propia experiencia a medida que avanza. Esto fue parte de la ensefianza del Sefior Buda
también, como lo es de todos los verdaderos lideres espirituales. El Buda dijo, en efecto,
"Aférrate a la verdad como una lampara. Confia en ti solo; no busques ayuda para nadie
fuera de ti ". Y segun la ensefianza cristiana, "el reino de los cielos esta dentro de ti". Y ahi
estd el camino del discipulo, la respuesta a todas las preguntas y la resolucién de todos los
problemas.

El progreso espiritual de un discipulo se hace mas dificil por las paradojas y las aparentes
contradicciones del Camino. Lo que esta bien en una etapa esta mal en otra (lo que nos da
la pista del problema del bien y del mal) y lo que esta bien para una persona puede estar muy
mal para otra. También es necesario tener en cuenta las infinitas variaciones y calificaciones
gue uno debe aplicar para tratar de comprender y beneficiarse en consecuencia. No hay
compartimientos rigidos o divisiones o definiciones claras y Unicas que se puedan usar como
respuestas y explicaciones. Por lo tanto, existe una gran necesidad de tolerancia, de la
capacidad de ver y aceptar las cosas y las personas tal como son y no como quisiéramos que
fueran, o pensamos que son. Tenemos que aprender a "cambiar las cosas que podemos
cambiar”, lo que significa en nosotros mismos. Dos personas de mas o menos la misma
posicién espiritual pueden ver los mismos eventos en dos luces totalmente diferentes y, a
menos que haya un grado genuino de control del alma, los resultados pueden ser
perjudiciales para una relacion.

Recuerdo estar incbmodamente presente durante un intercambio acalorado e hiriente entre
dos personas, las cuales solo podian ver su propio bien y el otro mal, mientras que en realidad
ambos tenian razén y ambos estaban equivocados. Finalmente, se sugirié que tal vez seria
para "perdonar y olvidar', mientras que uno comentd: "Puedo perdonar, pero no puedo
olvidar", jseguramente una contradiccion en los términos para las palabras son sinénimos!



Para mi, ese es un ejemplo iluminador y tipico de un obstaculo en el Camino del Discipulado
gue todos nosotros encontramos y todos debemos superar. Un discipulo, en proceso de
convertirse en un iniciado, debe dejar de lado por completo los problemas de personalidad,
las heridas y reacciones personales, que impiden el progreso e impiden a los deméas como
a nosotros mismos; porque nuestros pensamientos negativos y reflexiones y todas las
tensiones personales no resueltas estan fuera de linea con la corriente evolutiva; infectan la
atmésfera y las consecuencias afectan a todo nuestro medio ambiente. Cuando se trata de
asuntos personales, es facil olvidar que somos una pequefia parte de un todo mas grande.
Es en beneficio del todo que expandimos nuestra conciencia y purificamos la personalidad,
y en detrimento del todo cuando no lo hacemos. En las palabras de la ensefianza de Agni
Yoga, “Alcanza y conquista. No conquistas solo por ti mismo.

Por lo tanto, las negatividades y las reacciones de la personalidad deben "dejarse ir" para
guedar atras en nuestra experiencia pasada, para formar parte de la forma en que hemos
viajado, contribuyendo al crecimiento y la experiencia, pero pertenecientes al pasado para el
gue no deberia haber "ningdn recuerdo”. . "

¢ Sencillo? Si. ¢ Facil? jNo! Pero esencial (Una experiencia de aprendizaje, pp. 89-95)

NUEVAS ESCUELAS DE EDAD PARA DISCIPULADO
por Foster Bailey

Los ultimos afios de la Era de Piscis, mas particularmente los ultimos 200, vieron el
nacimiento de escuelas esotéricas populares en Occidente. No podian llamarse populares en
relacion con los tipos algo mentales de hombres de buena voluntad, pero al menos estaban
abiertos a la poblacién. Es decir, no eran escuelas secretas y muchos de ellos anunciaron
descaradamente sus productos, y todavia lo hacen.

Hablando en general, el cebo atrayente varié desde las formas mas crudas de poderes
psiquicos, por tantas lecciones a un precio fijo, hasta disciplinas para el progreso personal en
el camino evolutivo. Las disciplinas son impuestas por la escuela unida y se exigi6é un
considerable grado de obediencia sobre las cosas consideradas esenciales. Estos elementos
esenciales a menudo no se consideraban espirituales. Aunque en muchos casos las
reuniones fueron privadas y se utilizaron contrasefias, y aungue los documentos de la leccién
nunca se compartieron con personas externas, no fue dificil encontrar y unirse a la mayoria
de estos grupos. A diferencia de los grupos esotéricos secretos de la Edad Media, no se
establecieron sanciones ni castigos graves, salvo la amenaza de una posible expulsion.

Con la llegada de H.P.B. y la publicacion de su ensefianza y la de sus seguidores de segunda
generacién, la mayor parte del material utilizado como estudio en estas escuelas de los
ltimos dias se hizo gradualmente disponible para todos. Este proceso culminé con el trabajo
de Alice Bailey con "The Tibetan" y la publicacion de Discipulado en la Nueva Era.



Con el misterio esotérico eliminado de las Escuelas de los Misterios, quedaba, por lo tanto,
para las escuelas autorizadas solo para mantener a los fieles debidamente alineados en
obediencia a tales estandares esotéricos, si los hubiera, como el maestro decidiera exigir.

Cualquier practica efectiva de meditacion ha sido, en su mayor parte, mas emocional que
mental, aunque no tan reconocida, y mucho mas mistica que oculta. Antes de 1923, la
singularidad necesaria para atraer al aspirante era esencialmente una importacion del Este
de Bhakti Yoga, con un matiz de Laya Yoga, y en los grupos mas emprendedores y crudos,
una mezcla de Hatha Yoga. Raja Yoga, "la Ciencia Real de la Unién", un yoga definitivamente
mental, a veces se tocaba, pero en realidad se practicaba poco. Incluso en las mejores
escuelas, las disciplinas fisicas, como el vegetarianismo, se consideraban mas importantes
gue la disciplina mental y el estudio sistematico regular con el trabajo escrito requerido era
una rara excepcion. Cuando se utilizé el trabajo escrito, se disefié después de la educacion
secular en el sentido de que era una cuestion de aprender lo que se le presentaba al
estudiante mas que razonar sobre lo que se le ensefiaba, mucho menos cualquier aplicacién
a los problemas espirituales que enfrenta la humanidad en el mundo moderno.

En esta etapa de la introduccion del esoterismo en Occidente, la verdadera autosuficiencia en
el aspirante era rara. Era necesario un lider que pudiera ser idealizado y una autoridad externa
aceptada por ese lider confiable. Si este aspirante a lider no tenia la habilidad necesaria por
derecho propio, tenia que proclamar su potencia para liderar sobre la base de haber sido
entrenado por algun lider superior. Gradualmente, por lo tanto, el progreso espiritual del
estudiante se vuelve imperceptiblemente secundario a la perpetuacién del liderazgo, lo que
puede justificarse como la perpetuacion de "la ensefianza". Obviamente es mas facil tener
una escuela mas grande si los estudiantes que no quieren trabajar no tienen que hacerlo.

A pesar de todos y cada uno de los defectos en el campo esotérico, el final de la era de Piscis
ve una operacidn mas exitosa sobre la conciencia expansiva de la civilizacién occidental por
parte de la Jerarquia utilizando, como deben, los mejores discipulos que pudieron obtener
para la ardua tarea requerida. La implantacion de algunos conocimientos esotéricos gratuitos
para todos en el mundo occidental fue un proyecto jerarquico de larga vision y profunda
importancia espiritual para la nueva era.

Durante los ultimos 100 afos, el tipo de capacitacion esotérica disponible fue principalmente
en el nivel de prueba del camino y esto fue necesariamente asi. De este entrenamiento aqui
y alla surgié un discipulo digno de ingresar al Ashram del Maestro y tomar la iniciacién. Esto
se convirtid6 en el objetivo brillante, el gran logro y el factor incitante necesario para la
perseverancia. Las especulaciones sobre quién habia tomado qué iniciacién fueron los
chismes de los grupos. El progreso personal en el Camino fue la fuerza impulsora en la vida
del aspirante.

Claramente, se necesitaba hacer algo para romper esta motivacion espiritualmente egoista
y, bajo la impresién de la Jerarquia, los lideres esotéricos comenzaron a enfatizar el servicio.
Primero, servicio al lider, luego servicio a la escuela a la que se habia unido, luego



servicio a través de propaganda para doctrinas seleccionadas como la reencarnacion, y
finalmente servicio al Plan. Mientras tanto, el cristianismo estaba produciendo a los pocos que
servian a sus semejantes Unicamente por el bien de los que servian, y las escuelas esotéricas
también producian unos pocos. Estos son los verdaderos discipulos de la nueva era, ya sea
dentro o fuera del campo esotérico.

En el camino de prueba hubo valientes intentos de "servir al Maestro", y muchos sacrificios
de trabajo para difundir "la verdad" con un esfuerzo persistente para salir adelante
espiritualmente. Estos motivos son dignos de elogio y han dado mucho fruto en la preparacion
del campo esotérico para su graduacion en el Nuevo Dia. Ha sentado las bases para lo que
es posible para nosotros ahora. Todo honor a los lideres en este trabajo y solo reconocimiento
de lo que han logrado. También debe recordarse que en nuestros tiempos modernos habra
muchos miles que entrardn de manera rentable en el entrenamiento de prueba en
comparacion con los cientos pioneros listos para intentar el discipulado. EI camino de prueba
sigue siendo esencial para la gran escalera de la evolucién, como lo es el progreso mental
general de la raza, como también es el camino mas exigente del discipulado que sigue al
respecto.

Por lo tanto, un porcentaje de aquellos que alcanzan cierta capacidad real para vivir y trabajar
al nivel del discipulado encontraran, y deberian, encontrar un servicio util en el campo
esotérico del Camino de prueba. En este nivel, ahora se necesita una escuela nueva y mas
motivada. Aqui y alla, algunos calificaran para ensefiar y liderar en el curriculum adn tan poco
entendido de la formacioén pionera en discipulado mundial de la nueva era.

La gran mayoria que logra la utilidad del discipulado para el Plan, para la Jerarquia y para
sus semejantes, encontrara su esfera de accion en las filas del Nuevo Grupo de Servidores
del Mundo en sus siete departamentos principales. Este objetivo, por lo tanto, deberia ser el
mayor interés y esfuerzo de las escuelas esotéricas modernas para el discipulado si han de
cumplir su destino legitimo y demostrar su utilidad mas esencial. Una escuela de discipulado
gue no contribuye al éxito del Nuevo Grupo de Servidores del Mundo es abortiva. El Maestro
Djwhal Khul ha declarado que en la nueva era el campo de entrenamiento para el discipulo
estd en el Nuevo Grupo de Servidores del Mundo.

Reconociendo la vision aun limitada que todavia tenemos de la nueva forma de vida de
Acuario, ¢,qué se puede decir ahora sobre los puntos practicos inmediatos de énfasis que con
mayor probabilidad traeran los resultados espirituales posibles para nosotros?

Primero. La escuela de discipulado de Acuario debe lograr una vision mas profunda de los
valores espirituales. Esta visién entra en la conciencia del cerebro a través del alma. No es
un producto de la mente. Se logra mejor mediante la invocacién grupal utilizando "la ciencia
de la impresién grupal”. Para lograr este poder de invocacion grupal, la necesidad debe ser
claramente reconocida. El Maestro ha dicho: "Los cambios no significan nada a menos que
sean el resultado de una nueva vision, ya que, si surgen de" las criticas al pasado y lo que
se ha hecho, resultaran inutiles desde el angulo de la vida espiritual, no importa cuan util sea
pueden ser desde el angulo de la organizacion ". También nos ha exhortado a "mantener el
trabajo fluido" para el cambio que debemos.



Segundo. El entrenamiento debe orientar al estudiante mas definitivamente a la vida de
discipulado que hasta ahora. Esto significa un proposito mas agudo del discipulo potencial
para ser Util a la Jerarquia. Esta utilidad es el quid de la tasa de progreso en cada ashram
desde la periferia hacia el centro. Desear ser Util para los Grandes y para la humanidad es
mas esencial que desear el progreso en el Camino.

Tercero. El impulso motivador debe elevarse o mas cerca posible del nivel de la Jerarquia.
El motivo mas profundo e impulsor de la Jerarquia es el servicio a la humanidad. Con este
fin, se esfuerzan por implementar el Plan porque el Plan es un Plan para la Humanidad.

Cuarto. Una escuela de discipulado deberia atraer a aquellos estudiantes que estan al final
del Camino de prueba, y que pueden, con la ayuda del estimulante espiritual del grupo escolar,
dar el paso crucial de intentar un progreso mas rapido de lo normal en el Camino de prueba,
y asi pasar al Camino del discipulado. Esto se hace bajo influencia y presion de sus propias
almas. Si es un paso motivado por la personalidad debido al interés intelectual, la ambicion
espiritual u otros motivos del Camino de prueba, no es lo suficientemente fuerte como para
soportar la tension. En ese caso, si la calidad espiritual de la escuela es correcta y del estado
de discipulado, el resultado es un miembro que no trabaja o un abandono. Y esto es como
deberia ser.

Quinto. La nota clave del aspirante individual al discipulado debe ser mas impersonal y
desinteresada que hasta ahora. Esto debe ser promovido implacablemente, aunque los
aspirantes en el camino de prueba encuentran esta cualidad fria y, por lo tanto, desaparecen.
A estas dos cualidades hay que demostrar cada vez mas el sentido de responsabilidad, de
sacrificio y de camaraderia. En los ultimos tiempos, un Maestro le ha dicho a su chela:

1. “El sentido de responsabilidad brilla en llamas titilantes de cada alma que ha buscado y
encontrado alineamiento. Aviva esas llamas en un fuego constante en cada alma que
encuentres.

2. “La sensacion de sacrificio debe tocar las profundidades de dar y no invocar lo que en la
superficie yace o lo que se puede conocer. Los sacrificios invisibles deben ir con lo que se
puede ver. Ensefia esto.

3. “El sentido de camaraderia seguramente es conocido por todos y cada uno de ustedes,
pero necesita que se profundice el servicio compartido. Muestra esto y dibujalo. La
camaraderia de las cargas compartidas, la sensacién de una respuesta profunda a la
necesidad, la camaraderia del servicio prestado, la necesidad de sacrificarse: enséfieles
esto a aquellos que buscan trabajar dentro del plan del Maestro y muéstreles los tres a
usted mismo ". Estas cinco cualidades con la resultante fuerza de alegria llevaran al
discipulo lejos.

Sexto. Para continuar el estudio de las ensefianzas espirituales, que finalmente se eligen a
si mismas, y el control de la mente a través de la meditacion, cuya préactica continta hasta



el final, debe agregarse el conocimiento de los problemas mundiales en relacién con los
valores espirituales y el propdsito jerarquico y la capacitacion en el servicio. .

“Las actividades antiguas de la Jerarquia aun persistirdn: las actividades de preparar
discipulos e iniciados para la iniciacion y para participar conscientemente en el esfuerzo
jerarquico. Las Escuelas de los Misterios (como describi en Cartas sobre Meditacion Oculta)
se crearan y practicaran, pero esto serd temporalmente una actividad secundaria. La plena
expresion de la energia ashramica se dirigird a los asuntos mundiales practicos y a la
educacioén del publico en general, y no en las primeras etapas a los asuntos esotéricos". (El
Tibetano)

Aqui tenemos una lucha casi inevitable entre aquellos que sinceramente idealizan la relacion
maestro-alumno y aquellos que estan mas dispuestos a confiar en el control del alma
desarrollado de la membresia. Que el alumno en Ultima instancia no necesite la orientacion
del maestro, tan esencial en una etapa anterior, se acepta intelectualmente, pero en la
practica se retrasa el mayor tiempo posible.

Se hace cada vez mas claro, por lo tanto, cdmo es que las llamadas escuelas avanzadas de
discipulado pueden ser, de hecho, poco mas que un entrenamiento glamoroso en el camino
de prueba, y la ensefianza puede convertirse en el fin en lugar de un medio para un fin. Los
lideres en una escuela de discipulado deben considerarse a si mismos como "compafieros
estudiantes”.

La clave para el éxito de las nuevas escuelas de discipulado esotérico radica en el logro de
este sexto punto. Y esto a su vez requerira éxito en el primer punto, de lo contrario
descubriremos que para nosotros también la mente puede convertirse en "la asesina de lo
real". El logro de este sexto punto no requiere menospreciacién, mucho menos abandono, de
estudio y meditacion continuos. De hecho, el estudio y la meditacidn son esenciales para su
éxito. Pero dice el Tibetano: "Todos ustedes despertaran algin dia al darse cuenta de que la
"Ciencia del Servicio" es de mayor importancia que la Ciencia de la Meditacion, porque es el
esfuerzo y la actividad extenuante del discipulo en servicio lo que evoca toda el alma. poderes,
hace que la meditacién sea un requisito esencial y es el modo, por delante de todos los
demas, que invoca la Triada espiritual, provoca la intensificacién de la vida espiritual, obliga
a la construccion del Antahkarana y conduce en una serie gradual de renuncias a la Gran
Renuncia que libera al discipulo por toda la eternidad.

Capacitarnos en cooperacion con la Jerarquia en el uso del Plan para resolver los problemas
del mundo humano es nuestra tarea dificil. Esto requiere un esfuerzo mayor que el que
cualquier grupo haya puesto hasta ahora. Requiere una comprension nueva y mas profunda
gue la que tenemos ahora de lo que esta sucediendo en el mundo. Requiere una capacidad
del recién nacido para ver los valores espirituales emergentes a pesar de los errores humanos
flagrantes. Requiere una aplicacion de principios espirituales a los asuntos mundiales. Debe
incluir una cooperacion efectiva con los discipulos mundiales que hoy llevan la carga del
liderazgo en el progreso humano y que tienen poco conocimiento, o ninguno en absoluto, de
la ensefianza esotérica. En términos més familiares para todos nosotros, significa lograr una
vida infundida de alma aqui y ahora.



Para llevar adelante con éxito el discipulado de Acuario, se debe invocar vigorosamente la
voluntad de amar y la voluntad de servir.

“El amor es respuesta al contacto. Esto en el ser humano significa comprensién, inclusién e
identificacion”.

“La sabiduria connota habilidad en la accién como resultado del amor desarrollado y la luz de
la comprensién; Es la conciencia de los requisitos y la capacidad de reunir en una relacion
fusionada la necesidad y lo que la satisfara”.

"El servicio es esencialmente un modo cientifico de expresar la sabiduria del amor bajo la
influencia de uno u otro de los siete rayos, de acuerdo con el rayo del alma del discipulo en
servicio".

Aligual que al comienzo del nuevo dia del esoterismo en Occidente, ahora también se deben
proclamar los nuevos estandares del discipulado de Acuario y las escuelas exitosas para el
discipulado deben ser extenuantes en su tension espiritual, altas en sus estandares y mas
practicas en el servicio que nunca antes

LA CONSTITUCION DEL HOMBRE

Los tecnicismos de la sabiduria

Notas sobre los diagramas

Diagrama - La ciencia de la meditacion
El cuerpo, la apariencia fenomenal

La constitucién del hombre

Los fundamentos del ocultismo

LAS TECNOLOGIAS DE LA SABIDURIA

En el Nivel 1 hay secciones tituladas "La Constitucion del Hombre". Esto se refiere, por
supuesto, al hombre verdadero, incluidos, por lo tanto, los tres vehiculos de los vehiculos
mental, emocional y fisico / etérico que constituyen la personalidad humana. También se
incluye bajo este titulo material relacionado con la naturaleza de los vehiculos superiores: el
alma (alojada dentro del cuerpo causal) y la triada espiritual triple y los diversos planos de
existencia. También hay varios cuadros que representan simbdlicamente la informacion
transmitida de manera sintética y visual.



Al principio, algunos estudiantes pueden encontrarse rebelandose contra estos aspectos mas
técnicos de la ensefianza. Para ciertos tipos de mentes, quizds aquellos mas acostumbrados
a un enfoque mistico del camino, este material puede parecer seco y académico. Es
importante tener una comprension firme de estos principios basicos subyacentes de los
cuales brotan todos los futuros conocimientos espirituales y el crecimiento. Si uno se rebela
de este estudio, debe recordar que para todo trabajo cientifico o para trabajos musicales o
artisticos de muchos tipos, se necesita un largo periodo de capacitacion y preparacion en los
fundamentos: en los fundamentos de las mateméticas y las ciencias, en escalas y la teoria
de la composicion, en la teoria del color y el dibujo de la vida, en la voz y la diccion para el
actor, antes del desarrollo de los aspectos superiores y mas creativos del trabajo. ¢ Por qué
deberia ser diferente 0 mas facil o menos técnico para el esoterista en formaciéon?

Podriamos encontrar util considerar estas palabras del Tibetano que sirven como
introduccién a nuestro estudio:

El estudiante superficial o la persona con inclinaciones misticas tiende a sentir que todos
estos tecnicismos son de menor importancia. A menudo se hace la acusacion de que la "jerga"
del ocultismo y su informaciéon académica no tiene verdadera importancia en lo que respecta
al conocimiento de lo divino. Se afirma que no es necesario saber sobre los planos y sus
diversos niveles de conciencia, o sobre la Ley del Renacimiento y la Ley de la Atraccién; Es
un impuesto innecesario para la mente humana estudiar los fundamentos técnicos para creer
en la hermandad, o considerar nuestro origen distante y nuestro posible futuro. Sin embargo,
es posible que si los misticos de todas las edades hubiesen reconocido estas verdades,
hubiéramos tenido un mundo mejor administrado. Es solo hoy que esas fuerzas se ponen en
movimiento, lo que conducird a una comprension mas verdadera de la familia humana, una
comprension mas sabia del equipo humano vy, por lo tanto, a un esfuerzo por alinear la vida
humana con las verdades espirituales basicas. La lamentable condicién del mundo de hoy no
es el resultado del desarrollo intelectual del hombre, como a menudo se afirma, sino que es
el resultado de los efectos inalterables de las causas, originadas en el pasado de la raza aria
(Nota: la raza Aria es una consciencia, no una cepa genética).

Que el bien puede venir del mal, que los efectos negativos de la pereza mental del hombre
se pueden transmutar en puntos de ensefianza en el futuro y que la humanidad ahora es lo
suficientemente inteligente como para aprender sabiduria sera el resultado de la difusién
generalizada de las verdades académicas de la ensefianza esotérica. y su correcta
interpretacion por las mentes entrenadas en Occidente. Oriente ha tenido esta ensefianza
durante siglos y ha producido numerosos comentarios al respecto, el trabajo de las mentes
analiticas mas finas que el mundo haya visto jamas, pero no ha hecho un uso masivo del
conocimiento, y las personas en Oriente no se benefician por ello, en su conjunto. Sera
diferente en Occidente y ya esta modificando e influyendo en el pensamiento humano a gran
escala; esta impregnando la estructura de nuestra civilizacién y eventualmente la salvara.
Por lo tanto, no tenga miedo de los tecnicismos de la sabiduria ... (Un Tratado sobre los Siete
Rayos, Vol. ll, La Psicologia Esotérica, pp. 510-11)



NOTAS SOBRE LOS DIAGRAMAS

El siguiente Diagrama 1 y los sucesivos son diagramas simbolicos. Nunca deben
considerarse imagenes o mapas de hechos de lo que se registra en ellos.

Son diagramas simbdlicos de las relaciones entre centros y fuerzas en varios planos que
existen y funcionan como energias diferenciadas, pero no todos estan registrados por la
humanidad en su estado imperfecto actual. Son memorandos simbdlicos en cuanto a la
constitucion del hombre y deben usarse como tales. La necesidad de dibujar planos de
materia en "capas" cuando en realidad son interpenetrantes, y de representar posiciones
fisicas para cosas que existen solo en materia etérica 0 mental, hace que cualquier
ilustracion objetiva sea una imposibilidad total. Pero como resumen sugestivo de los hechos,
los Graficos son de gran valor para quien los use correctamente. (La tabla se reproduce de
Un Tratado Sobre Fuego Césmico, p. 961.)

DIAGRAMA 1

Espiritu (Atma)

Cuerpo intuicional (Buddhi)

Cuerpo causal (Manas superior)

Cuerpo mental (Manas inferior)

Cuerpo astral o emocional

Doble etérico

Cuerpo fisico

Puedes acceder a mas diagramas y explicaciones aqui:
http://baileyalice.blogspot.com/2016/08/

EL CUERPO, LA APARIENCIA FENOMENAL


http://baileyalice.blogspot.com/2016/08/

El Tibetano

No es necesario escribir aqui sobre esto, ya que la naturaleza del cuerpo y el aspecto
de la forma han sido objeto de investigacion y el tema del pensamiento y la discusion
de los hombres pensantes durante muchos siglos. Mucho de lo que han llegado es
basicamente correcto. El investigador moderno admitira la Ley de Analogia como la
base de sus premisas y reconocera a veces la teoria hermética de que "Como es
arriba es abajo" puede arrojar mucha luz sobre los problemas actuales. Los siguientes
postulados pueden servir para aclarar:

1. El hombre, en su naturaleza corporal, es una suma total, una unidad.

2. Esta suma total se subdivide en muchas partes y organismos.
3. Sin embargo, estas muchas subdivisiones funcionan de manera unificada y el
cuerpo es un todo correlacionado.

4. Cada una de sus partes difiere en forma y funcién, pero todas son
interdependientes.

5. Cada parte y cada organismo esta, a su vez, compuesto de moléculas, células y
atomos y estos se mantienen unidos en la forma del organismo por la vida de la
suma total.

6. La suma total llamada hombre se divide aproximadamente en cinco partes,
algunas de mayor importancia que otras, pero todas completan ese organismo vivo
gue llamamos ser humano.

(a) La cabeza.

(b) El torso superior, o la parte que se encuentra por encima del diafragma.
(c) El torso inferior, 0 esa parte que se encuentra debajo del diafragma.

(d) Los brazos.

(e) Las piernas.

7. Estos organismos tienen propésitos variados y de su debido funcionamiento y
ajuste adecuado depende la comodidad del conjunto.

8. Cada uno de estos tiene su propia vida, que es el total de la vida de su estructura
atémica y también esta animada por la vida unificada del todo, dirigida desde la
cabeza por la voluntad inteligente o la energia del hombre espiritual.

9. La parte importante del cuerpo es esa triple division, la cabeza, el torso superior e
inferior. Un hombre puede funcionar y vivir sin sus brazos y piernas.

10. Cada una de estas tres partes también es triple desde el lado fisico, haciendo la
analogia con las tres partes de la naturaleza del hombre y las nueve de la vida
monddica perfeccionada. Hay otros 6rganos, pero los enumerados son aquellos que
tienen un significado esotérico de mayor valor que las otras partes.

a. Dentro de la cabeza son:



1. Los cinco ventriculos del cerebro, o lo que podriamos llamar el cerebro como un
organismo unificado.

2. Las tres glandulas, carétida, pineal y pituitaria.

3. Los dos ojos.

si. Dentro de la parte superior del cuerpo estan:
1. La garganta.

2. Los pulmones.

3. El corazon.

Dentro de la parte inferior del cuerpo estéan:
1. El bazo.

2. El estébmago.

3. Los 6rganos sexuales.

11. La suma total del cuerpo también es triple:

a. La piel y la estructura Osea.
b. El sistema vascular o sanguineo.
c. El triple sistema nervioso.

12. Cada una de estas triplicidades corresponde a las tres partes de la naturaleza del
hombre:

a. Naturaleza fisica: - La piel y la estructura ésea son la analogia del cuerpo denso y etérico
del hombre.

si. Naturaleza del alma: - Los vasos sanguineos y el sistema circulatorio son la analogia de
esa alma omnipresente que penetra en todas las partes del sistema solar, ya que la sangre
va a todas las partes del cuerpo.

C. Naturaleza del espiritu: - El sistema nervioso, ya que energiza y actda a través del
hombre fisico, es la correspondencia con la energia del espiritu.

13. En la cabeza tenemos la analogia con el aspecto espiritual, la voluntad directiva, la
moénada, el Uno:

a. El cerebro con sus cinco ventriculos es la analogia de la forma fisica que el espiritu anima
en relaciéon con el hombre, esa suma total quintuple que es el medio a través del cual el
espiritu en el plano fisico tiene que expresarse.

b. Las tres glandulas en la cabeza estan estrechamente relacionadas con el alma o la
naturaleza psiquica (superior e inferior).

c. Los dos ojos son las correspondencias del plano fisico con la ménada, que es voluntad y
amor-sabiduria, o atma-buddhi, segun la terminologia oculta.

14. En la parte superior del cuerpo tenemos una analogia con la naturaleza del almatriple:

a. La garganta, correspondiente al tercer aspecto creativo o la naturaleza del cuerpo, la
inteligencia activa del alma.

b. El corazon, la sabiduria del amor del alma, el principio de Buda o Cristo.

c. Los pulmones, la analogia del aliento de vida, es la correspondencia del espiritu.



15. En el torso inferior nuevamente tenemos este triple sistema realizado:

a. Los organos sexuales, el aspecto creativo, el creador del cuerpo.
b. El estbmago, como manifestacion fisica del plexo solar, es la analogia con la naturaleza
del alma.

c. El bazo, el receptor de energia y, por lo tanto, la expresion en el plano fisico del centro
gue recibe esta energia es la analogia del espiritu energizante. El cuerpo vital es la
expresion de la energia del alma y tiene la siguiente funcion:

1. Unifica y vincula en una toda la suma total de todas las formas.
2. Da a cada forma su calidad particular, y esto se debe a:

a. El tipo de materia dibujada en esa parte particular de la red de la vida.
b. La posicion en el cuerpo del Logos planetario, por ejemplo, de cualquier forma, especifica.
c. El reino particular en la naturaleza que se esta vitalizando.

3. Es el principio de integracion y la fuerza cohesiva de manifestacion, desde el sentido
estrictamente fisico.

4. Esta red de vida es la analogia subjetiva del sistema nervioso, y los principiantes en las
ciencias esotéricas pueden, si recuerdan esto, imaginarse una red de nervios y plexos que
se extiendan por todo el cuerpo, o la suma total de todas las formas. , coordinando y
vinculando, y produciendo una unidad esencial.

5. Dentro de esa unidad esta la diversidad. Asi como los variados 6rganos del cuerpo
humano estén interrelacionados por la ramificacion del sistema nervioso, dentro del cuerpo
del Logos planetario se encuentran los diversos reinos en la naturaleza y la multiplicidad de
formas. Detras del universo objetivo esté el cuerpo sensible méas sutil: un organismo, no
muchos, una forma sensible, sensible y conectada.

6. Esta forma sensible no es solo la que responde al medio ambiente, sino que es el
transmisor (de fuentes internas) de ciertos tipos de energia, y el objeto del Tratado aqui
podria ser el de considerar los diversos tipos de energia transmitida a la forma en el reino
humano, la capacidad de respuesta de la forma a los tipos de fuerza, los efectos de esa
fuerza sobre el hombre y su capacidad de respuesta gradual a la fuerza que emana:

a. De su entorno, mas su propio cuerpo fisico externo.

b. Desde el plano emocional, o fuerza astral.

c. El plano mental o las corrientes de pensamiento.

d. Fuerza egoica, una fuerza solo registrada por el hombre y de la cual el cuarto reino en la
naturaleza es el custodio y que tiene efectos misteriosos y peculiares.

e. El tipo de energia que produce la concrecion de ideas en el plano fisico.

f. Estrictamente energia espiritual, o fuerza del plano de la ménada.

Los diferentes tipos de fuerza se pueden registrar en el reino humano. Algunos de ellos
pueden registrarse en los reinos subhumanos, y el aparato del cuerpo vital en el hombre esta
construido de tal manera que a través de sus tres manifestaciones objetivas, el sistema
nervioso triple, a través de los siete plexos principales, los ganglios nerviosos menores y los
muchos miles de nervios, todo el hombre objetivo puede responder a:



a. Los tipos de fuerza mencionados anteriormente.

b. Energias generadas y emanadas de cualquier parte de la red etérica planetaria de la
vida.

c. Lared solar de la vida.

d. Las constelaciones del zodiaco que parecen tener un efecto real sobre nuestro planeta y
de las cuales la astrologia es aun el estudio inmaduro.

e. Ciertas fuerzas cosmicas que, como se reconocera mas adelante, juegan y producen
cambios en nuestro sistema solar y, en consecuencia, en nuestro planeta y en todas las
formas sobre y dentro de esa vida planetaria. Esto ha sido mencionado en Un Tratado
Sobre Fuego Cosmico.

A todo esto, la red planetaria de la vida responde y, cuando los astrélogos trabajan de
manera oculta y consideran el horéscopo planetario, llegaran mas rapidamente a la
comprension de las influencias zodiacales y cosmicas.

El &nima mundi es lo que se encuentra detras de la red de la vida. Este Gltimo no es mas que
el simbolo fisico de esa alma universal; Es el signo externo y visible de la realidad interna, la
concrecién de la entidad sensible que une el espiritu y la materia. A esta entidad la llamamos
Alma Universal, el principio medio desde el punto de vista de la vida planetaria. Cuando
restringimos la concepcién a la familia humana y consideramos al hombre individual, lo
llamamos el principio mediador, ya que el alma de la humanidad no es solo una entidad que
une el espiritu y la materia, y media entre la ménada y la personalidad, sino el alma de la
humanidad. tiene una funcién Unica que desempefiar en la mediacion entre los tres reinos
superiores en la naturaleza y los tres inferiores. Los tres superiores son:

1. La Jerarquia Espiritual de nuestro planeta, espiritus de la naturaleza o angeles y espiritus
humanos, que se encuentran en un punto peculiar en la escalera de la evolucién. De estos
Sanat Kumara, encarnar un principio del Logos planetario es el mas alto, y un iniciado de
primer grado es el mas bajo, con entidades correspondientes en lo que llamamos el angel o
reino deva.

2. La Jerarquia de los Rayos: ciertas agrupaciones de los siete rayos en relacion con
nuestro planeta.

3. Una Jerarquia de Vidas, reunida por un proceso evolutivo fuera de nuestra evolucion
planetaria y de otros cuatro planetas, que encarnan en si mismos el propésito y el plan del
Logos solar en relacion con los cinco planetas involucrados.

Al reducir el concepto al microcosmos, el ego o el alma actla verdaderamente como el
principio medio que conecta la Jerarquia de las Ménadas con formas externas diversificadas
gue utilizan secuencialmente en el proceso de:

a. Obteniendo ciertas experiencias, resultando en atributos adquiridos.

b. Trabajando ciertos efectos, iniciados en un sistema anterior.

c. Cooperando en el plan del Logos solar en relacion con Su (si se puede usar un
pronombre al hablar de una vida que es una existencia y, sin embargo, es un concepto
extendido) Karma, un punto que a menudo se pasa por alto. Este Karma suyo debe ser



elaborado a través del método de encarnacion y el resultado posterior de la energia encarnada
sobre la sustancia de la forma. Esto se simboliza para nosotros, si pudiéramos comprenderlo,
en la relacién del sol con la luna. “El Sefior Solar con su calidez y luz galvaniza a los
moribundos Sefiores Lunares en una vida espuria. Este es el gran engafio; y los mayas de su
presencia ". —Asi se ejecuta el Antiguo Comentario que a menudo cité en libros anteriores.
El concepto anterior tiene en si mismo la verdad para el alma individual.

Este principio intermedio esta en proceso de revelacion ahora. El aspecto inferior esta
funcionando. Lo superior sigue siendo desconocido, pero lo que los une (y al mismo tiempo
revela la naturaleza de lo superior) esta al borde del descubrimiento. La estructura, el
mecanismo, ahora esta listo y desarrollado hasta su punto de utilidad; La vida vital que puede
guiar y motivar a la maquina también esta presente, y el hombre ahora puede usary controlar
de manera inteligente, no solo la maquina, sino el principio activo.

LA CONSTITUCION DEL HOMBRE

Los siguientes extractos estan destinados a proporcionar solo una sinopsis o resumen de
este tema esencial. Se alienta a los estudiantes a leer lo mas ampliamente posible en los
textos de los que se han extraido estas referencias.

|. DEFINICIONES DEL SER HUMANO

a. El hombre es un animal mas un Dios vivo dentro de su caparazon fisico. (La Doctrina
Secreta ll, pp. 85, 284)

b. El hombre es ese ser en quien el Espiritu mas elevado y la Materia mas baja estan
unidos por
inteligencia. (Besant, Pedigri del Hombre, p. 22)

c. El hombre es producto de la unién del Espiritu y la materia. El es el lugar de encuentro de
la materia o sustancia inteligente activa, y del Espiritu o la voluntad basica. El es el nifio
nacido de su matrimonio o unién. Asume obijetividad para expresar lo que esta en cada uno
de los dos opuestos, mas el resultado de su fusion en si mismo ... Asi se produce el Hijo. La
inteligencia activa y la voluntad estan unidas y la sabiduria del amor cuando se perfecciona
a través de la evolucion, serd el resultado. (Un Tratado Sobre Fuego Césmico, pp. 240-41)

d. La esfera de luz y poder que es el hombre en el tiempo y el espacio. (Un Tratadosobre
los Siete Rayos, Vol. IV, Curacion Esotérica, p. 152)



e. El hombre es un fuego triple. La aprension del hombre de este misterio de la electricidad
solo se producira cuando se estudie a si mismo y se sepa que es un fuego triple, que se
manifiesta en muchos aspectos (Un Tratado Sobre Fuego Cosmico, p. 688)

Il LOS SIETE PLANOS Y LA RELACION DEL HOMBRE CON ELLOS

a. Plano. Como se usa en ocultismo, el término denota el rango o extension de algun estado
de conciencia o del poder perceptivo de un conjunto particular de sentidos o la accién de una
fuerza particular, o el estado de la materia correspondiente a cualquiera de los anteriores.
(Un Tratado sobre Fuego Césmico, p. 66)

b. El diagrama 1 a veces lleva a las personas a la idea errbnea de que los aviones se
encuentran uno encima del otro. El cuadro es solo un diagrama sugestivo de relaciones y de
ninguna manera debe interpretarse como una imagen de nada. Un plano también se puede
definir como una dimensién.

c. Nunca debe olvidarse que el aspecto de la materia se encuentra en todos los planos.
d. Toda sustancia es una sustancia viva o "entificada".

Todo vive y es consciente, pero toda vida y conciencia no es similar a la humana. (La
Doctrina Secreta |, p. 79)

... todas las entidades de todos los grados y de diversas constituciones van a la
construccion de lo que se ve. (Un Tratado Sobre Fuego Césmico, p. 638)

El ocultismo no acepta nada inorganico en el Cosmos. La expresién empleada por la Ciencia,
"sustancia inorganica", significa simplemente que la vida latente, dormida en las moléculas
de la llamada "materia inerte" son incégnitas. Todo es vida, y cada atomo de polvo mineral
uniforme es una vida, aunque mas alla de nuestra comprensién y percepcion. (Ibid., P. 601,
nota al pie de pagina)

El discipulo esta bajo el mandato de "recordar su responsabilidad con esas muchas vidas
menores gque, en su suma total, componen su triple cuerpo de manifestacién. Asi es posible
la evolucion, y asi cada vida, en los diferentes reinos de la naturaleza, consciente o
inconscientemente, cumple su funcién de energizar correctamente lo que es para él como lo
es el planeta para el sol. Asi, el despliegue del plan logoico (*del Logos planetario) procedera
con mayor precision. El reino de Dios esta dentro, y el deber de ese Gobernante oculto interno
es doble, primero, para las vidas que forman los cuerpos, fisico, astral y mental, y luego para
el macrocosmos, el mundo del cual el microcosmos no es sino como parte infinitesimal
(Iniciacién, Humana y Solar, p. 195)

a. The informing entity of the system is the Logos.

b. The informing entity of a plane is its raja-Lord.

c. The informing entity of a planet is its planetary Logos.



d. The informing entity in the Microcosm is a Dhyan Chohan.

e. The informing entity in the causal body is the Divine Thinker.

f. The informing entity in a physical atom is an elemental life. (A Treatise on Cosmic Fire, p.
638, nota)

El plano astral es el campo de batalla principal del hombre y el area de su campo de
sensaciones mas intenso: la sensacion mental (entendida esotéricamente) es para él solo una
posibilidad. El cuerpo astral es el asiento de la vibracion mas violenta del hombre, y estas
vibraciones son una causa potente de sus actividades en el plano fisico. (Ibid., P. 662)

Por lo tanto, se les pide a los estudiantes que traten de manera drastica y potente con su
naturaleza emocional, recordando que la victoria desciende desde arriba y no se puede
trabajar desde abajo. El alma debe gobernar, y su instrumento en la guerra es la mente
consagrada.

lll. LOS TRES VEHICULOS PERIODICOS

a. Este sistema solar es el cuerpo, o la forma de esta Vida cdsmica, y en si mismo es triple.
Este sistema solar triple se puede describir en términos de tres aspectos, o (como dice la
teologia cristiana) en términos de tres personas.

Fuego Eléctrico o Espiritu.
Primera persona ... Padre. Vida. Sera. Propdsito ..... Energia positiva.

Fuego Solar o Alma.
2da Persona ... Hijo. Conciencia. Amor-sabiduria...... Energia equilibrada.

Fuego por Friccion, o Cuerpo, o Materia.
3ra Persona ... Espiritu Santo. Formar. Inteligencia activa..... Energia negativa.

Cada uno de estos tres también es triple en manifestacion ...
Estos tres aspectos del Todo estan presentes en todas sus formas.

El sistema solar es triple, manifestandose a través de los tres mencionados anteriormente.

Un ser humano es igualmente triple, manifestandose como Espiritu, Alma y Cuerpo, o
Ménada, Ego y Personalidad. (Un Tratado sobre Fuego Césmico, p. 4)

b. La vida que vemos como la Unica Forma de existencia, gue se manifiesta en lo que se
llama Materia, o lo que, separandolas incorrectamente, llamamos Espiritu, Alma y Materia
en el hombre. La materia es el vehiculo para la manifestacién del Alma en este plano de
existencia, y el Alma es el Vehiculo en un plano superior para la manifestacion del Espiritu,
y estos tres son una Trinidad sintetizada por la Vida, que los impregna a todos. (La Doctrina
Secreta I, pp. 79-80)



c. Las siguientes correspondencias pueden ser esclarecedoras y deben estudiarse con
cuidado.

Aspecto Cualidad Centro Macrocosmos
Espiritu.... Padre........... Monada..... Voluntad............. Cabeza....... Sol Central Espiritual...
Alma....... Hijo............. Ego........... Amor..........ooo.... Corazon...... Corazoén del sal.........
Cuerpo.... Espiritu Santo.. Personalidad Inteligencia Activa..  Garganta.....  Sol fisico................

(La Luz del Alma, p. 46)

La vida del peregrino puede, a los fines de la discusion, dividirse en tres periodos
principales:

1. Ese periodo en el que esta bajo la influencia del Rayo de la Personalidad.
2. Aquello en el que viene bajo el Rayo del Ego.
3. Aquello en el que el Rayo Monadico domina.

El primer periodo es, con mucho, el mas largo y cubre la vasta progresion de los siglos en los
gue se desarrolla el aspecto de actividad del yo triple. La vida después de la vida se escapa
durante la cual el aspecto del manas o la mente se va forjando lentamente, y el ser humano
estd cada vez mas bajo el control de su intelecto, operando a través de su cerebro fisico ...
No debemos olvidar eso, porque En aras de la claridad, aqui estamos diferenciando entre los
diferentes aspectos, y considerando su desarrollo separado, una cosa solo permisible en el
tiempo y el espacio o durante el proceso evolutivo, pero no permisible desde el punto de vista
del Eterno Ahora, y desde la Unidad del Todo en uno mismo. El aspecto Vishnu o Amor-
Sabiduria esté latente en el Ser, y es parte del contenido monadico, pero el aspecto Brahma,
el aspecto Actividad-Inteligencia precede a su manifestacion en el tiempo. El Tabernaculo en
el desierto precedi6é a la construccion del Templo de Salomoén; el grano de trigo tiene que
estar en la oscuridad de la madre tierra antes de que se pueda ver la oreja dorada perfecta,
y el loto tiene que echar sus raices en el barro antes de que se pueda producir la belleza de
la flor.

El segundo periodo, en el que el rayo egoico domina, no es tan largo comparativamente; ...
marca las vidas en las que el hombre arroja sus fuerzas del lado de la evolucién, disciplina
su vida, pisa el camino de prueba y continla hasta la tercera iniciacion ...

El tercer periodo, en el que el rayo monadico se hace sentir en el plano fisico, es, con mucho,
el mas corto ... Marca el periodo de logro, de liberacion y, por lo tanto, aunque es el periodo
mas corto visto desde abajo hacia arriba, Es el periodo de permanencia comparativa visto
desde el plano de la Ménada. (Un Tratado Sobre el Fuego Cdsmico, pp. 174-78)

IV.LOS SIETE PRINCIPIOS DEL HOMBRE Y LOS VEHICULOS DE ESTOS PRINCIPIOS

a. Los siete principios que conciernen al hombre son:



1. Prana ........cc.ceeeee. energia vital ............... cuerpo eteérico............... plano fisico

2)Kama .....ccccvveeeennn. deseo, sentimiento.......... cuerpo astral................ plano astral

3. Manas inferiores...... mente concreta ........... cuerpo mental............. plano mental

4. Manas superior ....... mente abstracta ............ CUErpO €goiCo............... plano mental
5. Buddhi .................. INTUICION ...ooeiiiiieeeiiiiees cuerpo budico ............ plano budico
6.Atma .................... voluntad espiritual .............. CUerpo atmico ................ plano atmico

Y lo que corresponde al "principio inmutable ilimitado" en el macrocosmos, la Ménada (en su
propio plano) constituye el séptimo principio. (La Luz del Alma, p. 74)

a. El hombre, en esencia esencial, es la triada superior que se manifiesta a través de una
forma que evoluciona gradualmente, el cuerpo egoico o causal, y utiliza la triple
personalidad inferior como un medio para contactar los tres planos inferiores. Todo esto
tiene por propésito el desarrollo de la autoconciencia perfecta ...

b. Los siete vehiculos empleados:

a. La vaina del atico, el vehiculo de la voluntad.
b. El vehiculo budico, el vehiculo de la intuicién.
c. El cuerpo causal o egoico (alma).

d. El cuerpo mental

e. El cuerpo astral.

f. El cuerpo etérico.

gramo. El fisico denso.

2. Dos cuerpos sintetizadores:

a. El cuerpo causal.
b. El cuerpo fisico.

3. Un cuerpo sintetizador:

c. La vaina monédica.
Hay siete centros en el vehiculo fisico que corresponden a estos cuerpos, con los centros de
sintesis en el corazén y la garganta; la cabeza es entonces el sintetizador definitivo. Esta
tabulacién trata completamente con el lado de la forma y con los vehiculos habitados por el

Logos, los Manasaputras y por el Hombre.

c. El desarrollo subjetivo. Esto también es séptuple:

T AStral oo puro deseo, emocion, sentimiento
2. Kama-manas............cooccuueenneen. mente-deseo
3.Manas.....cccooeeeiiiiiiiin mente inferior concreta

4. Manas SUperiores..........ccceeeeeeennn. mente abstracta o pura
5.Buddhi....ccoenveeiiiiii razén pura, intuicion

B. AtMA .o pura voluntad, realizacion



7. MonadiC .......cceeiiiiieniiiiiiinnnn, Voluntad, amor-sabiduria, inteligencia

Esto trata del desarrollo séptuplo de la sabiduria amorosa inherente con la ayuda de la
mente.... Lo que trato de enfatizar es el hecho del desarrollo psiquico, y también que la
evolucion subjetiva es la empresa principal del Logos, de un Logos planetario. y de un
hombre.... Asi como la objetividad es dual, la forma de vida, la subjetividad es dual, el amor
mental, y la combinacién de ambos produce conciencia. (Un Tratado sobre Fuego Cdsmico,
pp. 260-68)

d. No hay nada mas que energia y esta energia se manifiesta como muchas energias
diferentes y diferentes. De estas muchas energias, el universo esta compuesto. Del mismo
modo, los cuerpos o vehiculos de manifestacion del hombre estan constituidos, sin
excepcion, por unidades de energia. A estos los llamamos atomos, y estas unidades
atomicas se mantienen juntas en forma corporal por la fuerza coherente de energias mas
potentes.

El principal punto focal de energia que se encuentra en los seres humanos es el del alma,
pero su potencia como agente de cohesién e integracion es ain mayor que su potencia de
calidad. En las primeras etapas de la evolucion humana, lo que demuestra es el aspecto de
coherencia. Mas tarde, a medida que el aparato o los cuerpos de respuesta del hombre se
vuelven mas desarrollados, el aspecto de calidad del alma comienza a manifestarse cada vez
mas. (Un Tratado Sobre los Siete Rayos, Vol. IV, Cura Esoterica, pp. 35-36)

El hombre, el Pensador, el Conocedor, el principio manasico en el centro de las muchas
esferas que forman sus cuerpos, manipula la fuerza eléctrica en tres departamentos (los
cuerpos fisico, astral y mental) a través de siete centros que son los puntos focales de fuerza,
y de su dispersion inteligente a través de su pequefio sistema a la miriada de atomos
menores, que son las células en estas esferas. (Un Tratado sobre Fuego Césmico, p. 352)

e. Hay correspondencias fisicas con los siete centros de fuerzas ubicados en el
cuerpo etérico y alimentados desde el cuerpo astral. A estos los llamamos glandulas
endocrinas. Estas glandulas son efectos o evidencia de los centros, y a su vez son causas
de efectos menores en el cuerpo. (Un Tratado Sobre los Siete Rayos, Vol. IV, pp. 44. Ver
también la tabulacién p. 45)

Todo el método de evolucién es simplemente ajustar el aspecto de la materia al aspecto del
Espiritu, de modo que el primero resulte completamente adecuado como cuerpo de
expresion para el segundo .... Durante el ciclo de vida de un hombre, expresa lo que hayen
él. en su etapa particular, y gradualmente se desarrolla desde la etapa del periodo prenatal
en el que el Ser eclipsa el aspecto de la materia hasta el periodo en el que ese Ser Superior
toma posesion plena de la forma preparada. Esta etapa varia con cada individuo. A partir de
ese momento se busca una autoconciencia mas plena, y el hombre (si procede normalmente)
se expresa a través de la forma cada vez mas adecuadamente. (Un Tratado sobre Fuego
Cdsmico, p. 231)



f. El cuerpo fisico denso no es un principio.

Principios, las diferenciaciones basicas, cualidades esenciales o tipos de energia sobre los
cuales se construyen todas las cosas; dan la naturaleza distintiva de todas las formas. (Ibid.,
P. 86, nota)

Una de las cosas que con frecuencia desconcierta a los estudiantes es la afirmacion de que
el cuerpo fisico denso no es un principio. H.P.B. declara este hecho con énfasis; la gente
tiende a pensar que ella era incorrecta o estaba engafiando intencionalmente a los
estudiantes. Uno de los puntos, poco entendido, es la naturaleza de un principio. Sin
embargo, solo entendiendo qué es un principio se puede comprender la belleza y la precision
de esta declaracion. ¢Qué es, en Ultima instancia, un principio? Un principio es el que,
macrocésmicamente hablando, se esta desarrollando en cada plano de nuestros siete
planos: los siete subplanos del plano fisico cosmico. Es el germen o la semilla en cada
subplano que encarna algun aspecto de la conciencia divina en desarrollo; es lo que esta
fundamentalmente relacionado con alguna forma de sensibilidad; Es a lo que los cuerpos, a
medida que evolucionan, descubren que pueden responder. Un principio es un germen de
conciencia, que lleva toda la potencialidad de la plena conciencia en algun nivel particular de
actividad divina. Es lo que hace posible el conocimiento y la respuesta consciente al medio
ambiente; es lo que connota una actividad sensible secuencial y "desenrollada”, que resulta
en la comprension divina, posible e inevitable.

El cuerpo fisico y, en mucho menor medida, los cuerpos astral y mental, son automaticos en
su actividad como aspectos de un aparato de respuesta divina, de un mecanismo que permite
al Hombre celestial, al Logos planetario y al hombre espiritual registrar una respuesta
consciente. a lo que se debe contactar bajo el plan divino y por medio de un mecanismo. En
la actualidad, el cuerpo fisico es el Unico que aln esta tan completamente desarrollado que
no tiene en este esquema planetario nuestro desarrollo evolutivo adicional, excepto en la
medida en que el hombre espiritual pueda afectarlo, y la mayor parte del efecto se produce
en el cuerpo etérico y no en el fisico denso. Este es un punto poco comprendido, pero de
gran importancia.

El cuerpo fisico denso alcanz6 su punto mas alto de desarrollo e interés (desde el angulo de
la atencién mental y de la accién jerarquica) en el sistema solar anterior. Fue entonces el
objetivo divino de todo el proceso evolutivo. Este no es un punto facil para la humanidad hoy
en dia. No es posible ni aconsejable para mi indicar las etapas evolutivas a través de las
cuales pasé este mecanismo divino en preparacion para la tarea que se emprendera en el
sistema solar actual. En esta encarnacion divina de nuestro Logos planetario a través del
medio de este pequefio planeta, la Tierra, el cuerpo fisico no es una meta, sino simplemente
algo que existe y debe ser aceptado, y que debe adaptarse e incorporarse al plan evolutivo
general. Ese plan tiene que ver completamente con la conciencia. El cuerpo fisico es
simplemente (ni mas ni menos) el vehiculo de la conciencia en el plano fisico, pero el énfasis
de la atencién es el cuerpo etérico como una expresion de los vehiculos mas sutiles y su
estado de conciencia encarnada. El cuerpo fisico es importante porque tiene que albergar y
responder a todo tipo de respuesta consciente, desde la del tipo mas bajo de ser humano
hasta la conciencia de un iniciado de tercer grado e inclusive. Los cuerpos y las



formas de la vida consciente que habita en los tres reinos subhumanos tienen un problema
analogo, pero menos dificil; Sin embargo, estoy aqui, considerando solo el cuerpo fisico de
un ser humano, lo cual no es un principio porgue de ninguna manera es un objetivo; No es
la semilla ni el germen de nada. Cualquier cambio realizado en el cuerpo fisico es secundario
al objetivo de la respuesta consciente a la revelacion de una divinidad emergente. He sentido
necesario enfatizar esto debido a la confusion en la mente de los hombres sobre el tema.

En resumen: el cuerpo fisico no es un principio; no es un objeto principal de atencién del
aspirante; responde automaticamente a la conciencia que se desarrolla lentamente en todos
los reinos de la naturaleza; permanece constantemente aquello en lo que se trabaja y no lo
gue tiene una influencia innata propia; no es importante en el proceso activo, ya que es un
receptor y no el que inicia la actividad. Lo que es importante es el desarrollo de la conciencia,
la respuesta del hombre espiritual que vive dentro de la forma a la vida, las circunstancias,
los eventos y el medio ambiente. El cuerpo fisico responde. Cuando el cuerpo fisico se
convierte, por error, en el objeto de atencién, se indica el retroceso; y es por eso que toda
atencion profunda a las disciplinas fisicas, al vegetarianismo, a la dieta y al ayuno, y a los
modos actuales de (supuesta) curacion mental y divina, son indeseables y no estan en linea
con el plan proyectado. Por lo tanto, la consideracion indebida y el énfasis excesivo en el
cuerpo fisico es reaccionario y es como la adoracién del becerro de oro por parte de los hijos
de Israel; Es la reversién a lo que alguna vez fue importante, pero hoy deberia relegarse a
una posicién menor y por debajo del umbral de la conciencia.

... Las glandulas endocrinas son una parte tangible del cuerpo fisico; son, por lo tanto, parte
de esa manifestacion creada que no se considera como un principio. Sin embargo, son
efectivos y potentes y no pueden ser ignorados. Es esencial que los estudiantes consideren
estas glandulas como efectos y no como causas de eventos, acontecimientos y condiciones
en el cuerpo. El cuerpo fisico, sin importar lo que sus victimas puedan creer y declarar,
siempre esta condicionado por causas internas; nunca es, intrinsecamente, una causa en si
misma. Es, en este sistema solar y en nuestro planeta, automatico y afectado por causas
generadas en los planos internos o por la accion del alma. Tenga en cuenta la importancia
de esta declaracion. El cuerpo fisico no tiene vida propia propia, sino que simplemente
responde, en este ciclo, a los impulsos que emanan de otros lugares. Su logro y su triunfo es
gue es un autémata. (Un Tratado Sobre los Siete Rayos, Vol. IV, Cura Esotérica, pags.
611-14)

g. Prana

El prana, por lo tanto, que es calor radiactivo activo, varia en vibracion y calidad segun la
entidad receptora. El hombre pasa el prana a través de su vehiculo etérico, lo colorea con
su propia cualidad peculiar, y asi lo transmite a las vidas menores que conforman su pequefio
sistema. Por lo tanto, la gran interaccién continla y todas las partes se mezclan, fusionan y
son interdependientes; y todas las partes reciben, colorean, califican y transmiten. Continta
una circulacién interminable que no tiene un comienzo concebible ni un posible final desde
el punto de vista del hombre finito, ya que su fuente y fin estan ocultos en la fuente césmica
desconocida. Si las condiciones en todas partes se



perfeccionaran, esta circulacion continuaria sin obstaculos y podria dar lugar a una condicion
de duracion casi interminable, pero la limitacion y la terminacion resultan como los efectos de
la imperfeccion dando lugar a una perfeccion gradual. Cada ciclo se origina a partir de otro
ciclo de una integridad relativa, y dara lugar siempre a una espiral superior; asi, se producen
periodos de aparente perfeccion relativa que conducen a aquellos que son aun mayores. (Un
Tratado sobre Fuego Cosmico, p. 102)

V.EL SUTRATMA (HILO DE VIDA) Y EL HILO DE CONCIENCIA
a. Sutratma

El "hilo de plata" que se encarna desde el comienzo de un periodo de manifestacion hasta el
final, ensartando sobre si las perlas de la experiencia humana. Es la linea de energia que
conecta al hombre personal inferior con su Padre Celestial a través del ego, el principio medio
mediador. Sobre él se encuentran esos puntos focales de energia que llamamos atomos
permanentes. (lbid., P. 114, nota al pie de pagina)

En el centro del cerebro, sentado en la glandula pineal, se nos dice que es el hogar del alma,
un puesto avanzado de la vida de Dios, una chispa de fuego espiritual puro. Este es el punto
mas bajo que la vida espiritual pura, directa de la Ménada, nuestro Padre Celestial, contacta
0 alcanza. Es la terminacién del sutratma, o hilo, que une y conecta las diversas vainas y
pasa desde la mGnada en su propio plano superior, a través del cuerpo del alma en los niveles
superiores del plano mental hasta el vehiculo fisico. Esta vida de Dios es triple y combina la
energia del Padre, el Hijo y el Espiritu Santo, y por lo tanto es responsable del funcionamiento
completo de todas las partes de la naturaleza del hombre en todos los planos y de todos los
estados de conciencia. Un hilo de este triple hilo o camino, el primero, es el dador de la vida,
del espiritu, de la energia. Otro, el segundo, es responsable del aspecto de conciencia o
inteligencia, del poder del espiritu para responder al contacto y evolucionar la respuesta. El
tercero se refiere a la vida de la materia o aspecto corporal.

El primer aspecto a través de la ménada llega a la glandula pineal, el punto donde el espiritu
reside en el hombre. El segundo aspecto o conciencia, a través del ego, establece un punto
de contacto con el centro del corazén, mientras que el tercer aspecto o tercera parte del
sutratma se conecta con el centro en la base de la columna, que es la fuente principal de la
personalidad. o actividad corporal. (La Luz del Alma, pp. 318-19)

b. El hilo de la conciencia

Debe recordarse que el propdsito y la voluntad del alma, la determinacion espiritual de sery
hacer, utiliza el alma del hilo, el sutratma, la corriente de la vida, como su medio de expresion
en forma. Esta corriente vital se diferencia en dos corrientes o dos hilos cuando llega al
cuerpo, y estd "anclada”, si puedo expresarlo, en dos lugares de ese cuerpo. Esto es
simbdlico de las diferenciaciones de Atma, o Espiritu, en sus dos reflejos, alma y cuerpo.



El alma, o el aspecto de la conciencia, lo que hace que un ser humano sea una entidad
racional y pensante, esta "anclado" por un aspecto de este alma del hilo a un "asiento" en el
cerebro, que se encuentra en la region de la glandula pineal. (Un Tratado Sobre la Magia
Blanca, p. 495)

c. El hilo de lavida

El otro aspecto de la vida que anima cada atomo del cuerpo y que constituye el principio de
coherencia o de integracién, encuentra su camino hacia el corazén y esta enfocado o
"anclado" alli. Desde estos dos puntos, el hombre espiritual busca controlar el mecanismo.
Asi, el funcionamiento en el plano fisico se hace posible, y la existencia objetiva se convierte
en un modo temporal de expresion. El alma, asentada en el cerebro, hace del hombre una
entidad racional inteligente, autoconsciente y auto-dirigida ... El alma, asentada en el
corazon, es el principio de la vida, el principio de la autodeterminacion, el nacleo central de
la energia positiva. por medio del cual todos los atomos del cuerpo se mantienen en su lugar
correcto y subordinados a la "voluntad de ser" del alma. (lbid., P. 496)

VI. LOS ATOMOS PERMANENTES

Atomo permanente

Un punto apropiado de materia atobmica. Un pequefio centro de fuerza que forma el factor
central y la agencia atractiva alrededor de la cual se construyen las vainas de la Ménada
encarnada. Estos estan ensartados como perlas sobre el sutratma o hilo. Cada cuerpo o forma
en que funciona el Espiritu tiene, para su punto focal en cada plano, un atomo compuesto de
materia del subplano atébmico de cada plano. Esto sirve como nucleo para la distribucion de
la fuerza, para la conservacion de la facultad, para la asimilacion de la experiencia y para la
preservacion de la memoria. Estos atomos estdn en conexion directa con uno u otro de los
tres grandes rayos en relacién con el microcosmos:

a. El rayo monédico, el rayo sintético del microcosmos.
b. El rayo egoico.
c. El rayo de la personalidad.

La relacion entre estos tres rayos y los &tomos permanentes podria resumirse de la siguiente
manera: El Rayo de Personalidad tiene accion directa sobre el atomo fisico permanente. El
Rayo Egoico tiene una accién similar sobre el atomo astral permanente. El rayo monadico
tiene una estrecha conexién con la unidad mental. (Un Tratado Sobre Fuego Csmico, pags.
69-71) Un rayo no es mas que un nombre para una fuerza o tipo de energia en patrticular,
con énfasis en la calidad que exhibe esa fuerza y no en el aspecto de la forma que crea. Esta
es una verdadera definicién de un rayo. (Un Tratado Sobre los Siete Rayos, Vol. |, Psicologia
Esotérica, p. 316)



LOS FUNDAMENTOS DEL OCULTISMO

Hay ciertas ensefianzas que son universales en cada presentacion de la Sabiduria Eterna y
gue H.P. Blavatsky Uno de los grandes valores de este libro es que es un compendio de las
ensefianzas y una sintesis de las muchas presentaciones, ya sea bajo el pretexto de la
religion, la filosofia o la ciencia. Es una verdad, presentada en los tres aspectos y que cubre
el total del conocimiento humano. Los estudiantes haran bien en recordar que la verdad
central se puede abordar y alcanzar a lo largo de cualquiera de estas tres lineas, y que
ninguna es mayor o menor que otra. Todos llevan al buscador sincero directamente a Dios,
a la Energia central o a la Abstraccion final.

Podria ser de interés, por lo tanto, si formulamos estas verdades limitandonos a las palabras
de La Doctrina Secreta. Aparentemente hay doce proposiciones principales y sus
aclaraciones subsidiarias. Se dan a continuacion:

PROPUESTA |

Hay un principio omnipresente, eterno, ilimitado e inmutable mas alla del alcance y el
alcance del pensamiento. (S.D.I, p. 42)

a. La ley fundamental ... es la Unica sustancia divina homogénea: principio, la Unica causa
radical. (Ibid., P. 294)

si. El espiritu y la materia son los dos polos de la misma sustancia homogénea, y el
Principio Raiz del universo. (lbid., P. 268)

C. El primer y fundamental dogma del ocultismo es la Unidad universal bajo tres aspectos.
(Ibid., P. 88)

re. El ocultismo resume la Existencia Unica asi: "La Deidad es un arcano, vivo ... Fuego, y los
testigos eternos de esta Presencia invisible, son Luz, Calor y Humedad". (Ibid., P. 32)
PROPUESTA Il

La segunda afirmacion de la Doctrina Secreta es la universalidad absoluta de la Ley de
Periodicidad ... en todos los departamentos de la naturaleza. (Ibid., P. 45)

a. Es una ley fundamental en el ocultismo que no hay descanso ni cesacion del movimiento
en la naturaleza. (Ibid., P. 124)

b. El universo es la manifestacion periddica de la Esencia Absoluta desconocida. (Ibid., P.
294)



c. Hay una ley eterna ciclica de renacimientos. (Doctrina Secreta Il, p. 242)

d. Hay una ley ciclica que nunca varia en la naturaleza ... que actia sobre un plan uniforme
que ... trata con la lombriz de tierra como con un hombre. (Ibid., P.272)

PROPUESTA I

La identidad fundamental de todas las almas con el Alima Suprema. (Doctrina Secreta |, p.
45) Cada atomo en el universo tiene la potencialidad de la autoconciencia en él ... y es un
universo en si mismo y para si mismo. Es un atomo y un angel. (Ibid., P. 132)

PROPUESTA IV

La Doctrina Secreta ensefia el desarrollo progresivo de todo, mundos y &tomos. (lbid., P. 74)
a. La doctrina fundamental de la filosofia esotérica no admite privilegios ni dones especiales
en el hombre, salvo los ganados por su propio ego a través del esfuerzo personal y el mérito
a través de una larga serie de metempsicosis y reencarnaciones. (lbid., P.45)

b. Toda la antigiiedad estaba imbuida de esa filosofia que ensefa la involucion del Espiritu
en la materia, el descenso ciclico progresivo hacia abajo o las evoluciones activas y

autoconscientes. (Ibid., P. 448)

c. El ocultismo ensefia una ley inherente del desarrollo progresivo. (Doctrina Secreta I, p.
271, Resumen)

d. El progreso ascendente del Ego es una serie de despertares progresivos. (Doctrina
Secreta |, p. 71)

PROPOSICION V

La analogia es la guia mas segura para la comprensién de las ensefianzas ocultas. (S.D.I,
p. 210)

a. La evolucion sigue las leyes de la analogia en kosmos como en la formacién del Globo
mas pequefio. (Doctrina Secreta Il, p. 69)

b. La evolucién del hombre, el microcosmos, es analoga a la del universo, el macrocosmos.
Su evolucidn se sitha entre la de este Gltimo y la del animal, para lo cual el hombre, a su



vez, es un macrocosmos. (lbid., P. 187) c. La primera ley en la naturaleza es la uniformidad
en la diversidad y la segunda es la analogia. (Ibid., P. 739).

La analogia es la guia mas segura PROPOSICION VI

La filosofia esotérica ensefia que todo vive y es consciente, pero no que toda la vida y la
conciencia son similares a las del ser humano o incluso animal. (Doctrina Secreta |, p. 79)

a. Todo en el universo a través de sus reinos, es consciente; es decir, dotado de una
conciencia de su propia clase y en su propio plano de percepcion. (lbid., P.295)

b. La capacidad de percepcion existe en siete aspectos diferentes segun las siete
condiciones de la materia. (Ibid., P. 163)

c. La evolucion avanza a lo largo de tres lineas: espiritual, psiquica y fisica. (Doctrina
Secreta ll, p. 115)

PROPUESTA VII

Sobre la doctrina de la naturaleza ilusoria de la materia y la divisibilidad infinita del &tomo se construye
toda la ciencia del ocultismo. (Doctrina Secreta I, p. 566)

a. Hay un elemento universal que es infinito, no nacido e inmortal, y todos los demas, como
en el mundo de los fenbmenos, son tantos aspectos diferenciados y transformaciones de
ese Uno. (lbid., P. 194)

b. El espiritu o la ideacién cosmica y la sustancia césmica ... son uno e incluyen los
elementos. (Ibid., P. 362)

c. El ocultista ve en la manifestacion de cada fuerza en la naturaleza la accion de la calidad
o la caracteristica especial de su Noumenon; que Noumenon es una individualidad distinta e
inteligente al otro lado del Universo mecénico manifestado. (Ibid., P.536)

d. La naturaleza inconsciente es en realidad un conjunto de fuerzas, manipuladas por seres
semiinteligentes (elementales), guiados por espiritus planetarios elevados, cuyo agregado
colectivo forma el Verbum manifestado del Logos no manifestado. (lbid., P.298)

e. Todo el universo esta gobernado por fuerzas y poderes inteligentes y semiinteligentes.
(Ibid., P. 307)



f. EI hombre mismo es el separador del Uno en varios aspectos contrastados. (Doctrina
Secreta I, p. 286)

PROPUESTA VIII

La materia es el vehiculo para la manifestacion del alma en este plano de existencia, y el alma
es el Vehiculo en un plano superior para la manifestacién del Espiritu y estos tres son una
trinidad sintetizada por la Vida, que los impregna a todos. (Doctrina Secreta I, p. 80)

a. El espiritu es el asunto en el séptimo plano; la materia es Espiritu en el punto mas bajo
de su actividad ciclica; y ambos son mayas. (Ibid., P.693)

b. Eter, materia, energia: la trinidad hipostatica sagrada, los tres principios del Dios
verdaderamente desconocido de la ciencia. (Ibid., P.731)

c. La materia después de todo no es mas que la secuencia de nuestros propios estados de
conciencia, y el Espiritu una idea de intuicién psiquica. (Ibid., P.592)

d. La materia para el ocultista es la totalidad de las Existencias en el cosmos que se
encuentra dentro de cualquiera de los planos de percepcién posible. (Ibid., P.560)

e. La materia es considerada por el ocultista como la raiz eterna de todo ... las radiaciones
de esto se agregan periddicamente en formas graduadas desde el espiritu puro hasta la
materia gruesa. (Doctrina Secreta lll, p. 223)

f. En el arco descendente, lo espiritual se transforma gradualmente en material. En la linea
media de la base, el espiritu y la materia se equilibran en el hombre. En el arco ascendente,
el Espiritu se reafirma lentamente a expensas del fisico o la materia. (Doctrina Secreta I, p.
190)

PROPUESTA IX

La doctrina ensefia que, para convertirse en un Dios divino plenamente consciente, las
inteligencias primitivas espirituales deben pasar por la etapa humana. (Doctrina Secreta I, p.
132)

a. El hombre es idéntico en esencia espiritual y fisica tanto con el Principio absoluto como
con Dios en la naturaleza. (Doctrina Secreta lll, p. 439)



b. El hombre tiende a convertirse en un Dios y luego, Dios, como cualquier otro atomo en el
universo. (Doctrina Secreta I, p. 183)

c. Es la evolucién espiritual del hombre inmortal interno lo que forma el principio
fundamental de las ciencias ocultas. (Ibid., P. 695)

d. La naturaleza (en el hombre) debe convertirse en un compuesto de Espiritu y Materia
antes de convertirse en lo que es; y el Espiritu latente en la Materia debe ser despertado a

la vida y la conciencia gradualmente. (Doctrina Secreta ll, p. 45)

e. El hombre es el macrocosmos de los tres reinos inferiores debajo de él. (lbid., P.179)

PROPUESTA X

El ocultismo ensefia que la naturaleza o el hombre no pueden darle forma a nada, cuyo tipo
ideal no existe en el plano subjetivo. (Doctrina Secreta I, p. 303)

a. Unaidea es un Ser incorpéreo, que no tiene subsistencia por si mismo, sino que da forma
y forma a la materia sin forma, y se convierte en la causa de la manifestacion. (Ibid., P. 683)

b. Segln la ensefianza esotérica hay siete creaciones primarias y siete secundarias; las
primeras son las fuerzas que evolucionan por si mismas a partir de la Unica Fuerza sin
causa,; el ultima muestra el universo manifestado, que emana de los elementos divinos ya
diferenciados. (lbid., P. 481)

c. Cada poder entre los siete, una vez que esta individualizado, tiene a su cargo uno de los
elementos de la creacion y las reglas sobre él. (Doctrina Secreta Il, p. 375)

PROPUESTA XI
El sol es el depdsito de la fuerza vital, qgue es el noiumeno de la electricidad.

a. El ocultismo oriental insiste en que la electricidad es una entidad. (Doctrina Secreta |, p.
105)

b. El sol es el corazén del mundo solar y su cerebro esta escondido detras del sol visible.
(Ibid., P. 590)



c. El sistema solar es tanto el microcosmos del Macrocosmos como el hombre es el primero
en comparacion con su propio pequefio cosmos solar. (Ibid., P. 650)

PROPUESTA XlI

El ocultista acepta que la revelacion proviene de seres divinos, pero aun finitos, las vidas
manifestadas, nunca de la vida inmanifestable. (lbid., P. 38)

NOTA: Las referencias de la pagina de La Doctrina Secreta son las de la 3ra Edicion.

El Volumen lIl de La Doctrina Secreta fue publicado en 1897 por la Sociedad Teosofica de
Adyar y luego publicado como Volumen 5 en su edicién de seis volimenes, siendo el
Volumen 6 un indice. Este "tercer volumen" fue compilado de los primeros borradores de
H.P.B. de La Doctrina Secreta y otro material sobrante. También incluydé ensefianzas
impartidas en privado a miembros de la Seccion Esotérica. Todo este material y las
explicaciones de sus origenes se han publicado en H. P. Blavatsky: Collected Writings, Vols.
Xll'y XIV. Y todas las versiones publicadas actualmente de La Doctrina Secreta se basan
ahora en la edicion original de dos volimenes de 1888.



	NOTAS CLAVE
	TRABAJO A HACER
	3. DIARIO ESPIRITUAL
	CONTENIDO DEL NIVEL Y ORIENTACIÓN SOBRE CÓMO USAR
	VOCABULARIO
	INTRODUCCIÓN
	Libros en inglés sugeridos.
	Otros libros en inglés sugeridos:
	PARTE 1 INSTRUCCIONES DE MEDITACIÓN
	EL PROPÓSITO Y LA TÉCNICA DE MEDITACIÓN
	NOTAS SOBRE LA MEDITACIÓN
	ESQUEMA DE MEDITACIÓN
	Etapas I y II. Alineamiento e identificación con el alma.
	Etapa III Afirmación
	Etapa IV Visualización
	Etapa V. Meditación
	Etapa VI. Distribución
	GRAN INVOCACIÓN
	Etapa VII
	Pensamientos semillas:
	Etapa VI. Distribución (1)
	EL SIMBOLISMO DEL LOTO
	USO DE LA PALABRA SAGRADA
	VISUALIZACIÓN I
	VISUALIZACIÓN II
	LA REVISIÓN DE LA NOCHE
	EN DISCIPULADO
	"DISCIPULADO" DEFINIDO
	PRIMEROS PASOS AL DISCIPULADO
	EL DISCÍPULO PRÁCTICO
	LA METAMORFOSIS DE ASPIRANTE A DISCIPULO
	NUEVAS ESCUELAS DE EDAD PARA DISCIPULADO
	LA CONSTITUCIÓN DEL HOMBRE
	LAS TECNOLOGÍAS DE LA SABIDURÍA
	NOTAS SOBRE LOS DIAGRAMAS
	DIAGRAMA 1
	EL CUERPO, LA APARIENCIA FENOMENAL
	LA CONSTITUCIÓN DEL HOMBRE (1)
	I. DEFINICIONES DEL SER HUMANO
	II LOS SIETE PLANOS Y LA RELACIÓN DEL HOMBRE CON ELLOS
	III. LOS TRES VEHÍCULOS PERIÓDICOS
	IV. LOS SIETE PRINCIPIOS DEL HOMBRE Y LOS VEHÍCULOS DE ESTOS PRINCIPIOS
	V. EL SUTRATMA (HILO DE VIDA) Y EL HILO DE CONCIENCIA
	LOS FUNDAMENTOS DEL OCULTISMO
	PROPUESTA I
	PROPUESTA II
	PROPUESTA III
	PROPUESTA IV
	PROPOSICIÓN V
	La analogía es la guía más segura PROPOSICIÓN VI
	PROPUESTA VII
	PROPUESTA VIII
	PROPUESTA IX
	PROPUESTA X
	PROPUESTA XI
	PROPUESTA XII

