
GRUPO DE MEDITACIÓN DE “LA SCUOLA DEL SOLE” 

NIVEL 2 Parte 2d (Cuarto de 4 partes) 

LA CONSTITUCIÓN DEL HOMBRE 

MAGIA BLANCA 

El Tibetano 

La Magia Blanca, como quiero que recuerden, se ocupa del desarrollo del alma en la forma y de la 

obtención de la experiencia necesaria. No se ocupa del trabajo directo sobre la forma, sino de la 

influencia indirecta del alma, que funciona en cualquier forma en todos los reinos de la naturaleza 

a medida que pone la forma bajo su control, efectuando así los cambios necesarios y en desarrollo 

en el aparato de contacto. El mago blanco sabe que cuando se aplica la estimulación de rayos 

adecuada y correcta al centro que llamamos alma en cualquier forma, pero no a la forma misma, 

entonces el alma, así estimulada, hará su propio trabajo de destrucción, de atracción. , de 

reconstrucción y de una consiguiente manifestación de vida renovada. Esto es cierto del alma del 

hombre, del alma de una nación y del alma de la humanidad misma. Soporta esto en mente, 

porque he establecido aquí una regla básica y fundamental por la cual toda la magia blanca es 

eternamente gobernado. 

(El destino de las naciones, págs. 122-23) 

La magia blanca es, de manera realista, el poder del trabajador capacitado y el ejecutivo para unir 

en una síntesis constructiva el "adentro y el afuera" de modo que lo que está abajo pueda ser 

modelado de manera reconocible sobre lo que está arriba. Es la tarea suprema de reunir de 

acuerdo con la intención y el plan inmediatos y en beneficio de la vida en evolución en cualquier 

ciclo mundial particular: 

1. Espíritu y materia. 

2. Vida y forma. 

3. El ego y la personalidad. 

4. El alma y su expresión exterior. 

5. Los mundos superiores de atma-buddhi-manas y el reflejo inferior de la mente-emoción y la 

naturaleza física. 

6. La cabeza y el corazón, mediante la sublimación de las energías sacra y del plexo solar. 

7. Los planos etérico-astral y el plano físico denso. 

8. Los niveles subjetivos intangibles de existencia y los mundos tangibles externos. 



 

... Por lo tanto, todo lo que conduce a la sensibilidad humana y al aumento de la conciencia es el 

trabajo del mago blanco; todo lo que tiende a producir mejores formas a través de las cuales el 

principio viviente de la deidad puede expresarse es el trabajo del mago blanco; todo lo que sirve 

para adelgazar o rasgar el velo entre los mundos en los que aquellos que no tienen cuerpos físicos 

viven, se mueven y trabajan y los mundos de la forma exterior es obra del mago blanco. De todo 

este tipo de trabajo siempre hay mucho, pero nunca más que en este momento debido a la 

llegada a la manifestación de este rayo del mago (blanco y negro), el séptimo rayo. 

(Ibíd., Págs. 41-42) 

 

Debe recordarse que cada rayo encarna una idea que puede percibirse como un ideal. Los rayos en 

el tiempo producen el patrón del mundo que moldea todas las formas planetarias y, por lo tanto, 

da testimonio de la potencia interna de los procesos evolutivos. Esta tendencia de formación de 

patrones está siendo reconocida hoy por la psicología moderna en conexión con el ser humano y 

sus patrones emocionales o de pensamiento están siendo graficados y estudiados. Lo mismo 

ocurre con las naciones y razas también. Cada rayo produce tres patrones principales que se 

imponen a la forma naturaleza, ya sea la de un hombre, una nación o un planeta. Estos tres 

patrones son: el patrón emocional, que encarna la aspiración de un hombre, una nación o una 

raza; es la suma total de la tendencia al deseo en cualquier momento; el patrón mental, que 

emerge más tarde en el tiempo y gobierna los procesos de pensamiento de un hombre, una 

nación o una raza. Los patrones emocionales y mentales son los aspectos negativos y positivos de 

la personalidad de un hombre, una nación o una raza. El modelo del alma es la meta 

predisponente y espiritual, el destino que el principio espiritual finalmente logra imponer sobre la 

personalidad de un hombre, una nación o una raza. Este patrón del alma eventualmente 

reemplaza y borra los dos procesos anteriores de producción de patrones. 

(Ibíd., Págs. 57-58) 

 



 

 

(Este cuadro es una reproducción de Tratado sobre fuego cósmico, p. 823, de Alice A. Bailey). 

 

 



EL CUERPO MENTAL 

El Tibetano 

Empiezo con el cuerpo mental, ya que para el estudiante de meditación es el que es el centro de 

su esfuerzo y el que controla los dos cuerpos inferiores. El verdadero estudiante busca desviar 

su conciencia de su cuerpo físico y alejarla del cuerpo emocional hacia los reinos del 

pensamiento, o hacia el cuerpo mental inferior. Habiendo logrado tanto, busca luego trascender 

esa mente inferior y polarizarse en el cuerpo causal, utilizando el antakarana como el canal de 

comunicación entre lo superior y lo inferior, siendo el cerebro físico el receptor inactivo de lo 

que es. transmitido desde el Ego o Ser Superior, y más tarde desde el Espíritu triple, la Tríada. 

El trabajo a realizar requiere un trabajo desde la periferia hacia adentro y una consiguiente 

centralización. Habiendo logrado esa centralización y enfocado en ese centro estable ... un 

punto dentro de la cabeza ... se convierte en el centro de conciencia ... 

Los peligros para el cuerpo mental son muy reales y deben protegerse contra ellos. Son 

principalmente dos, y podrían denominarse los peligros de la inhibición y los debidos a la 

atrofia del cuerpo. 

A. Consideremos primero los peligros debidos a la inhibición. Algunas personas, por su 

pura fuerza de voluntad, llegan a un punto en la meditación donde inhiben directamente 

los procesos de la mente inferior. Si imagina el cuerpo mental como un ovoide, 

rodeando al cuerpo físico y extendiéndose mucho más allá de él, y si se da cuenta de 

que a través de ese ovoide circulan constantemente formas de pensamiento de varios 

tipos (el contenido de la mente del hombre y los pensamientos de sus asociados que lo 

rodean).  para que el huevo mental esté coloreado por atracciones predominantes y 

diversificado por muchas formas geométricas, todas en un estado de flujo o circulación, 

puede hacerse una idea de lo que quiero decir. Cuando un hombre procede a aquietar 

ese cuerpo mental inhibiendo o suprimiendo todo movimiento, detendrá estas formas de 

pensamiento dentro del ovoide mental, detendrá la circulación y puede producir 

resultados de naturaleza grave. Esta inhibición tiene un efecto directo sobre el cerebro 

físico y es la causa de gran parte de la fatiga de la que se queja después de un período 

de meditación. Si persiste, puede provocar un desastre. Todos los principiantes lo hacen 

más o menos, y hasta que aprendan a protegerse, obstaculizarán su progreso y 

ralentizarán su desarrollo... ¿Cuáles son los métodos correctos para eliminar el 

pensamiento? ¿Cómo se puede lograr la tranquilidad sin el uso de la voluntad en la 

inhibición? Las siguientes sugerencias pueden resultar útiles y útiles: El estudiante, 

habiendo retirado su conciencia al plano mental en algún punto dentro del cerebro, déjelo 

pronunciar la Palabra Sagrada suavemente tres veces. Que se imagine el aliento enviado 

como una fuerza clarificadora y expurgadora que, en su avance, barre las formas mentales 

que circulan dentro del ovoide mental. Deje que, al final, se dé cuenta de que el cuerpo 

mental está libre y libre de formas mentales. Permítale entonces elevar su vibración tan 

alto como sea posible, y luego apunte a elevarla lejos del cuerpo mental hacia el causal, y 

así traer la acción directa del Ego sobre los tres vehículos inferiores. Mientras pueda 



mantener su conciencia alta y mientras mantenga una vibración que sea la del Ego en su 

propio plano, el cuerpo mental se mantendrá en un estado de equilibrio. No tendrá 

vibraciones inferiores análogas a las formas mentales que circulan en su entorno. La fuerza 

del Ego circulará por todo el ovoide mental, sin permitir que entren unidades geométricas 

extrañas, y se compensarán los peligros de la inhibición. Se hará aún más: la materia 

mental con el tiempo se sintonizará tanto con la vibración superior que, a su debido 

tiempo, esa vibración se estabilizará y desaparecerá. Deshacerse automáticamente de 

todo lo que es más bajo e indeseable. 

 

B. ¿Qué quiero decir con los peligros de la atrofia? Simplemente esto: algunas naturalezas se 

polarizan tanto en el plano mental que corren el riesgo de romper la conexión con los dos 

vehículos inferiores. Estos cuerpos inferiores existen para propósitos de contacto, para la 

aprehensión del conocimiento en los planos inferiores y por razones de experiencia a fin 

de que se incremente el contenido del cuerpo causal. Por lo tanto, te resultará evidente 

que si la conciencia residente no desciende por debajo del plano mental y descuida el 

cuerpo de las emociones y el físico denso, resultarán dos cosas. Los vehículos inferiores 

serán descuidados e inútiles y fracasarán en su propósito, atrofiándose y muriendo desde 

el punto de vista del Ego, mientras que el cuerpo causal en sí no se construirá como se 

desea y se perderá tiempo. El cuerpo mental se volverá igualmente inútil y se convertirá 

en una cosa de contenido egoísta, inútil en el mundo y de poco valor. Un soñador cuyos 

sueños nunca se materializan, un constructor que almacena material que nunca emplea, 

un visionario cuyas visiones no son de utilidad para dioses u hombres, es un obstáculo 

para el sistema universal. Está en gran peligro de atrofiarse. 

 

La meditación debería tener el efecto de poner los tres cuerpos más completamente bajo el 

control del Ego, y conducir a una coordinación y alineación, a un redondeo y un desarrollo 

simétrico que hará que un hombre sea realmente útil para el Gran Unos. Cuando un hombre se da 

cuenta de que tal vez esté demasiado centralizado en el plano mental, definitivamente debería 

apuntar a hacer que todas sus experiencias, aspiraciones y esfuerzos mentales sean cuestiones de 

hecho en el plano físico, poniendo los dos vehículos inferiores bajo el control del mental y 

convirtiéndolos en hechos, los instrumentos de sus creaciones y actividades mentales. 

He indicado aquí dos de los peligros con los que nos encontramos con mayor frecuencia, y 

aconsejo a todos los estudiantes ocultismo para recordar que los tres cuerpos son de igual 

importancia en la realización del trabajo a realizar, tanto desde el punto de vista egoico como 

desde el punto de vista del servicio a la raza. Que apunten a una sabia coordinación en la 

expresión, que permitirá al Dios interior manifestarse para ayudar al mundo. 

(Cartas sobre meditación oculta, págs. 94-98) 



EL CUERPO EMOCIONAL 

El Tibetano 

El cuerpo emocional es en este momento el cuerpo más importante de la Personalidad por varias 

razones. Es una unidad completa, a diferencia de los cuerpos físico y mental; es el centro de 

polarización de la mayoría de la familia humana; es el cuerpo más difícil de controlar y es 

prácticamente el último cuerpo en ser completamente subyugado. La razón de esto es que la 

vibración del deseo ha dominado, no solo el reino humano, sino también los reinos animal y 

vegetal en un sentido menor, por lo que el hombre interior evolutivo tiene que trabajar contra las 

inclinaciones establecidas en tres reinos. Antes de que el espíritu pueda funcionar a través de las 

formas del quinto o reino espiritual, esta vibración del deseo debe ser eliminada y la inclinación 

egoísta transmutada en aspiración espiritual. El cuerpo emocional forma prácticamente una 

unidad con el cuerpo físico, porque el hombre medio funciona casi enteramente por instigación 

del emocional, su vehículo inferior obedecía automáticamente las órdenes de un superior. En la 

meditación, el cuerpo emocional debe controlarse desde el plano mental, y cuando la polarización 

se ha transferido al cuerpo mental a través de formas de meditación e intensidad de propósito y 

voluntad, entonces el emocional se vuelve inactivo y receptivo. Esta actitud negativa en sí misma, 

si se lleva demasiado lejos, abre la puerta a peligros graves ... No se desea una condición negativa 

en ninguno de los cuerpos, y es precisamente esta misma negatividad la que los principiantes en la 

meditación tan a menudo logra, y por lo tanto corre peligro. El objetivo debe ser hacer que el 

ovoide emocional sea positivo para todo lo inferior y su entorno y solo receptivo al Espíritu a 

través de lo causal. Esto solo puede lograrse mediante el desarrollo de la facultad de control 

consciente. 

(Cartas sobre meditación oculta, págs. 98-99) 

El punto a tener en cuenta es que el deseo domina y controla la acción cuando la fuerza vital es 

centrado en la naturaleza del deseo, como lo es predominantemente con la mayoría de las 

personas. Pero el control mental planificado solo es posible cuando la vida se centra en el plano 

mental. Cuando este es el caso, el deseo no requerirá supresión porque el poder de la atención 

enfocada estará en otra parte y, en consecuencia, no habrá un deseo furioso de suprimir. La 

supresión es un esfuerzo del hombre enfocado en el cuerpo astral, para traer el aspecto voluntad 

de la mente. Pero esto rara vez lo hace. El deseo puede pasar por el intenso esfuerzo que el 

hombre está haciendo para lograr cierta conciencia mental, pero en realidad no se produce 

ninguna supresión, ni se evoca la voluntad. Cuando la vida de un hombre es dirigida y controlada 

por la mente desde niveles mentales, entonces tiene lugar la transmutación o alquimia; la 

transmutación (mediante la cual se cambia y altera la naturaleza astral) puede ser de naturaleza 

espiritual o simplemente de naturaleza conveniente. El deseo se puede transmutar en aspiración 

espiritual o en una actitud que esté en conformidad con la voluntad de la mente que la está 

expresando. De ahí la necesidad de un análisis cuidadoso del motivo y de los objetivos. 

(Tratado sobre los Siete Rayos, Vol. IV, Sanación Esotérica, p. 348) 



EL CUERPO ETÉRICO 

El Tibetano 

 

El tema del cuerpo etérico de todas las formas y del cuerpo etérico del Logos planetario es 

necesariamente de mayor importancia en cualquier consideración de la Ciencia Suprema del 

Contacto. Es este concepto de contacto sensible el que trato de enfatizar. Todos los términos 

tales como planos, grupos, Jerarquías creativas y centros son simplemente formas de usar 

palabras para inferir relaciones, interacciones e impresiones mutuas entre los seres o las vidas 

que componen la suma total de nuestro universo manifestado; sin embargo, son signos de que 

nos conducimos a una síntesis planetaria o una integridad planetaria de una naturaleza que hasta 

ahora ni siquiera había imaginado el hombre. 

 

El tema es necesariamente de inmensa dificultad, porque todos los seres humanos piensan en 

términos de sus propios contactos y relaciones, que son estrictamente limitados y no se 

expresan en términos de la Vida Una, fluyendo a través de todas las formas y todos los reinos, o 

a través de todos los diversas evoluciones planetarias (de las que no sabes nada) y creando así 

en el tiempo y el espacio una Entidad planetaria viviente inteligente de madurez sistémica, 

calificada por inmensas energías atractivas e integradoras, motivadas por un Propósito 

supremo, un Propósito que es parte del vasto propósito del Logos solar, trabajando a través del 

Logos planetario, y por lo tanto responsable del bienestar y evolución progresiva de todas las 

vidas y grupos de vidas dentro del marco y la estructura esencial de nuestro planeta. La relación 

evocada es, como bien puede imaginarse, interplanetaria y extraplanetaria; estos términos 

significan poco para el discípulo promedio y tiene que esperar hasta que el proceso iniciático lo 

coloque en una posición en la que pueda evaluar francamente la situación. De las últimas 

etapas, no podemos saber nada; sólo en la Cámara del Consejo de Shamballa son reconocibles 

estos contactos y relaciones extraplanetarios. Pero hay que comprender un hecho básico y es 

que el medio de relación y de contacto es la Sustancia; y el efecto de estas relaciones, llevadas a 

cabo a través de este medio, es el desarrollo gradual y el desarrollo progresivo de los tres 

Aspectos divinos que todos los esoteristas reconocen, y de otros que revelarán los milenios 

venideros. El factor contribuyente, por tanto, dentro y sobre nuestro planeta, es lo que 

podríamos considerar como los tres centros principales del Logos planetario: 

 

1. El Centro Principal, el Agente dinámico del Propósito extraplanetario, la expresión de 

la Divina Voluntad planetaria enfocada en Shamballa. Ésta es la energía de Síntesis, la 

fuente de toda la vida planetaria; connota el Ser esencial. 

2.  



2. El Centro Cardíaco, Agente del Plan de evolución. Ésta es la expresión del Amor divino o la 

Razón pura, la Jerarquía. Es esencialmente la energía de Atracción, el reino de las almas. 

3. El Centro de la Garganta, el Agente de los tres Aspectos en relación con los tres reinos 

subhumanos de la naturaleza, expresión también de la Inteligencia divina, la Humanidad.  

Esta es la energía de la Mente activa y hace de la humanidad el macrocosmos del microcosmos, 

los tres reinos subhumanos. La humanidad es para estos reinos lo que la Jerarquía es para el 

cuarto reino de la naturaleza, el reino humano. Estos son los elementos de la ciencia oculta y, 

para estudiantes como usted, no contienen nada nuevo. Sin embargo, deben ser vistos en su 

triple relación si se quiere captar el modo de funcionamiento de la Vida Una con más claridad 

de lo que es ahora. El objetivo de todo el esquema evolutivo es llevar estos tres Centros a una 

relación tan estrecha que la síntesis del Propósito divino pueda funcionar armoniosamente en 

todos los niveles de conciencia posibles (nótese esa frase). Si esto puede tener lugar, entonces 

el Pensamiento básico, la Proposición fundamental del Logos planetario, eventualmente puede 

ser revelada al hombre. Permítame recordarle la declaración oculta de que todo ser viviente o 

vida manifestada, desde el Logos planetario hasta el átomo más diminuto, o ha sido, es o será 

un hombre. Esto hace referencia al pasado, al presente y al futuro de cada vida manifestada. Por 

lo tanto, el hecho de la humanidad y aquello que representa la humanidad es probablemente el 

aspecto principal y principal del propósito divino. Haga una pausa y piense en esta declaración. 

Es, por tanto, el primer hecho claro que indica la medida y la magnitud de un ser humano; y 

hasta que se nos revelen secuencialmente otros dos hechos, no será posible evaluar 

correctamente los aspectos más amplios del propósito de Sanat Kumara. Todo lo subhumano 

avanza lentamente hacia una experiencia humana definida; también está pasando por la fase del 

esfuerzo humano y la experiencia consecuente, o bien ha salido de esa fase de limitación y, a 

través de la iniciación, está redactando naturaleza en un estado de divinidad (para usar una frase 

muy inadecuada). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SOBRE LOS CENTROS 

El Tibetano 

Al manejar los problemas y preguntas de los estudiantes en relación con los centros, su 

significado, vitalización y uso consciente, debe recordarse que el desarrollo de una conciencia 

despierta es la meta de todo entrenamiento de discipulado. Este despertar es provocado por: 

1. Integración .............. la coordinación del mecanismo. 

2. Síntesis ................ la fusión de personalidad y alma. 

3. Apropiación ......... la entrada de energía del alma a los centros. 

4. Despertar ............. la respuesta de los centros a esta afluencia. 

Notarás la secuencia, por lo tanto, de este desarrollo por etapas en el camino de la magia blanca. 

Generalmente entre los ignorantes, los centros se estudian primero objetivamente, se emprenden 

ejercicios psíquicos para realmente producir sentimiento en los centros y así hacer al hombre 

consciente de su localidad y calidad. Posteriormente se hace un esfuerzo a través de la meditación 

para contactar con el alma. Este orden es incorrecto. El hombre debe tomar conciencia de los 

centros como etapa final y esto porque su énfasis e identificación está con el alma y no con el 

aspecto forma ... 

(Discipulado en la Nueva Era, Vol. II, p. 575) 

 

Les recuerdo que el trabajo en conexión con los centros es incidental a la verdadera espiritualidad  

y el desarrollo y es o debería ser puramente mecánico y automático. Los centros son físicos, son 

aspectos del cuerpo etérico y están construidos con materia etérica, y su función es simplemente 

expresar la energía que fluye desde el cuerpo astral, o desde la mente o desde el alma (en tres 

aspectos). Después de la tercera iniciación, registrarán la energía que fluye desde la Mónada, 

nuevamente a través de tres tipos de fuerza. Si esto se puede captar, los discípulos en 

entrenamiento no enfatizarán demasiado el sistema de centros a través del cual debe venir la 

energía expresiva. 

(Ibíd., P. 604) 

(Vea las páginas 144-162 de Tratado sobre los siete rayos, Volumen IV, para una discusión de los 

centros en el ser humano). 

 

 

 



EL HECHO DEL ALMA 

El Tibetano 

 

Es entre los pensadores de la raza donde vendrá el primer reconocimiento seguro del alma, y este 

evento será el resultado del estudio y análisis, por parte de los psicólogos del mundo, de la 

naturaleza del genio y la importancia del trabajo creativo. . Algunos hombres y mujeres en el 

mundo se elevan por encima de sus semejantes y producen lo que es superlativo en su propio 

campo; su trabajo tiene en sí el elemento de la divinidad y de la inmortalidad. El trabajo de los 

artistas creativos, la percepción intuitiva de los grandes investigadores científicos, la imaginación 

inspirada de los poetas del mundo y la visión de los idealistas iluminados, todo debe ser explicado 

y explicado por las leyes bajo las cuales estos hombres y mujeres trabajan. aún no se han 

descubierto. El estudio minucioso, por parte de los psicólogos de lo anormal y lo subnormal, de las 

mentes deformadas y distorsionadas y de los equipos defectuosos, ha sido exagerado y no se ha 

prestado la debida atención a lo divinamente anormal, ni a los tipos de conciencia que 

trascienden. el estado humano ordinario de conciencia inteligente. 

Estos últimos estados supernormales encuentran expresión a través de los grandes artistas, 

músicos, dramaturgos, escritores y los muchos otros tipos de trabajadores creativos que han sido 

la gloria del reino humano a lo largo de los siglos y que brillarán durante los siglos. el próximo siglo 

con mayor gloria todavía. Cuando se acepte la hipótesis del alma, cuando se admita la naturaleza 

de la energía espiritual que fluye a través del alma, y cuando se estudie el mecanismo de los 

centros de fuerza, avanzaremos rápidamente hacia el conocimiento. Cuando, a través de la 

meditación, se experimenta para producir creativamente parte de la belleza contactada, algunas 

de las ideas reveladas y algunos de los patrones vistos, aprenderemos a cultivar el genio y a 

comprender cómo capacitar a las personas para que trabajen creativamente. Entonces se 

descubrirá mucho acerca de los centros en el hombre donde el principio divino tiene su morada, y 

desde los cuales el Cristo interior puede obrar. Debe emprenderse el estudio del superconsciente 

y no simplemente el estudio del autoconsciente o del subconsciente. A través de este estudio, 

llevado adelante con una mente abierta, la psicología moderna eventualmente llegará al 

reconocimiento del alma. 

El campo de investigación es tan amplio que sólo puedo indicar algunos de los posibles campos de 

investigación: 

 

1. La investigación de la naturaleza del genio y su cultivo definido y especializado. 

2. Formación en el trabajo creativo y estudio de la diferencia entre este tipo de formación y la 

formación para el trabajo profesional. El trabajo creativo prueba el hecho del alma; La formación 

profesional demuestra el tipo de personalidad. 



3. Investigación científica de los poderes del hombre, con especial atención a la telepatía. Se 

encontrará que el trabajo telepático es de mente a mente, o de alma a mente, y no implica 

necesariamente comunicación y contacto cerebro a cerebro. Este es uno de los campos más 

prometedores de investigación, aunque todavía presenta mucha dificultad. El hecho de la 

existencia del alma no se probará por medio de la telepatía hasta después del año 1945. Para 

entonces habrá ocurrido un evento en el mundo y se habrá dado una nueva enseñanza particular 

que pondrá todo el tema de fenómenos telepáticos bajo una nueva luz. 

4. El entrenamiento científico de los clarividentes y el desarrollo inteligente de los poderes 

clarividentes por la intelectualidad del mundo deja todavía mucho que desear, pero vendrá como 

resultado del control y la iluminación de la mente. Los hombres aprenderán a someter el 

mecanismo del cuerpo a un flujo descendente de energía espiritual y estimulación, y así pondrán 

en actividad los poderes de la naturaleza psíquica, y el antiguo método de sentarse para el 

desarrollo con el fin de despertar los centros será visto como peligroso e innecesario. 

En el campo de la psicología moderna podemos buscar un reconocimiento gradual del hecho 

del yo superior. El problema de los psicólogos es comprender la relación o la identidad de ese 

yo con el alma. Sin embargo, es del campo de la ciencia de donde vendrá la mayor ayuda. El 

hecho del alma finalmente se probará mediante el estudio de la luz y la radiación y mediante 

una evolución futura en partículas de luz. A través de este desarrollo inminente, nos 

encontraremos viendo más y penetrando más profundamente en lo que vemos hoy. Uno de los 

hechos reconocidos en el ámbito de las ciencias naturales ha sido el cambio cíclico en la fauna 

y flora de nuestro planeta. Los animales, abundantes y familiares hace muchos miles de años, 

están ahora extintos, y por medio de sus huesos nos esforzamos por reconstruir sus formas. Las 

flores y los árboles que alguna vez cubrieron la superficie de nuestro planeta ahora han 

desaparecido por completo y solo quedan sus restos fosilizados para indicarnos una vegetación 

muy diferente a la que ahora disfrutamos. El hombre mismo ha cambiado tanto que nos resulta 

difícil reconocer al homo sapiens en las razas primitivas tempranas del pasado lejano. 

Esta mutabilidad y eliminación de tipos anteriores se debe a un factor importante entre muchos. 

La calidad de la luz que promueve y nutre el crecimiento, la vitalidad y la fertilidad en los 

reinos de la naturaleza ha cambiado varias veces a lo largo de las edades y, a medida que ha 

cambiado, ha producido las correspondientes mutaciones en el mundo fenoménico. Desde el 

punto de vista del esoterista, todas las formas de vida de nuestro planeta se ven afectadas por 

tres tipos de sustancias ligeras, y en la actualidad un cuarto tipo está haciendo sentir 

gradualmente su presencia. Estos tipos de luz son: 

1. La luz del sol. 

2. La luz del planeta en sí, no la luz reflejada del sol, sino su propio resplandor inherente. 

3. Una luz que se filtra (si puedo usar una frase así) desde el plano astral, una penetración 

constante y gradual de la "luz astral" y su fusión con los otros dos tipos de resplandor. 



4. Una luz que comienza a fusionarse con los otros tres tipos y que proviene de ese estado de la 

materia que llamamos plano mental, una luz a su vez reflejada desde el reino del alma. 

Se produce una intensificación de la luz todo el tiempo, y este aumento de intensidad comenzó 

en la Tierra aproximadamente en el momento en que el hombre descubrió los usos de la 

electricidad, descubrimiento que fue el resultado directo de esta intensificación. La 

electrificación del planeta mediante el uso generalizado de la electricidad es una de las cosas 

que está inaugurando la nueva era y que ayudará a producir la revelación de la presencia del 

alma. En poco tiempo esta intensificación llegará a ser tan grande que ayudará materialmente a 

rasgar el velo que separaba el plano astral del plano físico; la red etérea que se divide pronto se 

disipará, y esto permitirá una afluencia más rápida del tercer aspecto de la luz. La luz del plano 

astral (un resplandor estrellado) y la luz del planeta mismo estarán más estrechamente 

mezcladas, y el resultado sobre la humanidad y sobre los otros tres reinos de la naturaleza no 

puede ser exagerado. Por un lado, afectará profundamente el ojo humano y hará de la actual 

visión etérica esporádica un activo universal. Traerá dentro del radio de nuestro rango de 

contacto el infrarrojo y gama de colores ultravioleta, y veremos lo que en la actualidad está 

oculto. Todo esto tenderá a destruir la plataforma sobre la que se encuentran los materialistas y 

a allanar el camino, primero, para la admisión del alma como hipótesis sólida, y segundo, para 

la demostración de su existencia. Sólo necesitamos más luz, en el sentido esotérico, para ver el 

alma, y esa luz estará disponible en breve y entenderemos el significado de las palabras, "Y en 

Tu luz veremos la luz". 

(Tratado sobre los siete rayos, vol. I, Psicología Esotérica, págs. 99-103) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



EL ALMA ES LUZ 

El Tibetano 

El alma es luz esencialmente, tanto literalmente desde el ángulo vibratorio como filosóficamente 

desde el ángulo de constituir el verdadero medio de conocimiento. El alma es luz simbólicamente, 

porque es como los rayos del sol, que se derraman en la oscuridad; el alma, por medio del 

cerebro, provoca la revelación. Arroja su luz al cerebro, y así el camino del ser humano se ilumina 

cada vez más. El cerebro es como el ojo del alma que mira hacia el mundo físico; en el mismo 

sentido el alma es el ojo de la Mónada, y en un sentido curioso y oculto, el cuarto reino de la 

naturaleza constituye en nuestro planeta el ojo de la Deidad planetaria. 

(Tratado sobre los Siete Rayos, Vol. I, Psicología Esotérica, p. 132) 

 

La gloria que puede verse brillando débilmente en la humanidad y la tenue luz que parpadea 

dentro de la forma humana deben dar lugar al resplandor que es la gloria del hijo desarrollado de 

Dios. Sólo se necesita un pequeño esfuerzo y la demostración de un poder de permanencia 

constante, para permitir que aquellos que están ahora en el plano físico de la experiencia puedan 

evidenciar la luz radiante, y para establecer sobre la tierra una gran estación de luz que iluminará 

todo el mundo. del pensamiento humano. 

Siempre ha habido portadores de luz aislados, a lo largo de los siglos. Ahora el portador de la luz 

del grupo en breve se verá. Entonces veremos al resto de la familia humana (que todavía no 

responde al impulso de Cristo) que se ve facilitado en su progreso hacia el camino de la probación. 

El trabajo seguirá siendo lento y aún queda mucho por hacer; pero si todos los aspirantes del 

mundo y todos los discípulos que trabajan en el mundo de hoy sumergen sus intereses personales 

en la tarea que les espera, tendremos lo que podríamos llamar pictóricamente la apertura de una 

gran estación de luz en la tierra, y la fundación de una casa de máquinas que acelerará 

enormemente la evolución y elevación de la humanidad, y el desarrollo de la conciencia humana. 

(Ibíd, págs. 314-15) 

 

Este tema es tan vasto y hay tanta literatura que se puede encontrar en todas las Escrituras del 

mundo, comentarios y disertaciones teológicas sobre el tema de la Luz que la simple verdad y 

algunos principios básicos se pierden de vista en una confusión de palabras. En mis varios libros he 

dado mucho acerca de este tema y en el libro, La luz del alma, que escribí en colaboración con 

A.A.B., se hizo un esfuerzo por indicar la naturaleza de la luz del alma. La clave de esta técnica se 

encuentra en las palabras: En esa Luz veremos la LUZ. Una simple paráfrasis de estas palabras 

aparentemente abstractas y simbólicas se podría dar de la siguiente manera: cuando el discípulo 

ha encontrado ese centro iluminado dentro de sí mismo y puede caminar en su luz radiante, 

entonces está en una posición (o en un estado de conciencia, si prefiera) donde se da cuenta de la 



luz dentro de todas las formas y átomos. El mundo interior de la realidad le es visible como 

sustancia luminosa (una cosa diferente a la Realidad, revelada por la intuición). Entonces puede 

convertirse en un cooperador eficiente con el Plan porque el mundo del significado psíquico se 

vuelve real para él y sabe lo que debe hacerse para disipar el espejismo. Se podría decir que este 

proceso de llevar la luz a lugares oscuros se divide naturalmente en tres etapas: 

 

1. La etapa en la que el principiante y el aspirante se esfuerzan por erradicar el espejismo de su 

propia vida mediante el uso de la luz de la mente. La luz del conocimiento es un importante 

agente disipador en las primeras fases de la tarea y elimina efectivamente los diversos espejismos 

que ocultan la verdad al aspirante. 

2. La etapa en la que el aspirante y el discípulo trabajan con la luz del alma. Esta es la luz de 

sabiduría que es el resultado interpretado de una larga experiencia, y esta fluye, fundiéndose con 

la luz del conocimiento. 

3. La etapa en la que el discípulo y el iniciado trabajan con la luz de la intuición. Es a través de la 

mezcla de la luz del conocimiento (luz de la personalidad) y la luz de la sabiduría (luz del alma) que 

la LUZ se ve, se conoce y se apropia. Esta luz apaga las luces menores a través del puro resplandor 

de su poder. 

Por lo tanto, tienes la luz del conocimiento, la luz de la sabiduría y la luz de la intuición, y estas son 

tres etapas o aspectos definidos de la Luz Una. Corresponden al sol físico, el corazón del sol y el sol 

espiritual central. En esta última frase tienes la clave y la clave de la relación del hombre con el 

Logos. Estas etapas y sus técnicas correspondientes pueden malinterpretarse si el estudiante no 

recuerda que entre ellas no hay líneas de demarcación reales, sino sólo una superposición 

constante, un desarrollo cíclico y un proceso de fusión que es sumamente confuso para los 

principiantes. Así como el resultado de una reacción innata al ambiente produce el aparato 

necesario para contactar ese ambiente, el desarrollo de los poderes a los que sirven estas técnicas 

produce modos de contacto con el alma y ambientes. Cada una de estas técnicas está relacionada 

con un nuevo entorno; cada uno de ellos eventualmente desarrolla poder en el iniciado o discípulo 

que puede ser usado al servicio de la humanidad y en esferas superiores de actividad divina; cada 

uno está relacionado con las otras técnicas, y cada uno libera al discípulo en una relación 

consciente con un nuevo entorno, nuevos estados de conciencia y nuevos campos de servicio. 

Me gustaría sacar algunas palabras de la Biblia, sustituyendo la palabra "luz" por la palabra "fe". 

Les doy esta definición: la luz es la sustancia de las cosas que se esperan, la evidencia de las cosas 

que no se ven. Esta es quizás una de las definiciones más ocultas de la luz del mundo que se ha 

dado hasta ahora y su verdadero significado está destinado a ser revelado en las próximas dos 

generaciones. La palabra "fe" es un buen ejemplo del método de hacer "ciegas" algunas de las 

verdades antiguas para que su significado no se revele prematuramente. Luz y sustancia son 

términos sinónimos. El alma y la luz son igualmente así, y en esta igualdad de idea –luz, sustancia, 



alma– tienes la clave para la fusión y la unificación que Cristo expresó tan plenamente para 

nosotros en Su vida en la Tierra. Por tanto, cuando los estudiantes y aspirantes han progresado en 

el contacto con el alma, han dado uno de los primeros pasos importantes hacia la comprensión de 

la luz y sus usos. Sin embargo, deben tener cuidado de no confundir la luz que pueden aportar a la 

vida, las circunstancias, los acontecimientos y el entorno con la intuición. 

La luz que nos concierne se expresa en los tres mundos y revela forma y formas, su reacción y 

efectos, su atractivo espejismo y atractivo, y su poder para engañar y aprisionar la conciencia. La 

luz en cuestión es la luz del alma, iluminando la mente y provocando la revelación del mundo de 

formas en el que esa vida está inmersa. La intuición no se ocupa de nada en absoluto en los tres 

mundos de la experiencia humana, sino sólo de las percepciones de la Tríada espiritual y del 

mundo de las ideas. La intuición es para el mundo del significado lo que la mente es para los tres 

mundos de la experiencia. Produce entendimiento así como la luz del alma produce conocimiento, 

a través de esa experiencia. El conocimiento no es una reacción puramente mental, sino que es 

algo que se encuentra en todos los niveles y es instintivo de alguna forma en todos los reinos. Esto 

es axiomático. Los cinco sentidos traen conocimiento del plano físico; la sensibilidad psíquica 

aporta un conocimiento del plano astral; la mente trae percepción intelectual, pero los tres son 

aspectos de la luz del conocimiento (proveniente del alma), ya que informa a sus vehículos de 

expresión en el vasto entorno triple en el que elige aprisionarse para propósitos de desarrollo. 

En un giro superior de la espiral, la intuición es la expresión de la tríada espiritual triple, 

colocándolo en relación con los niveles superiores de expresión divina; es el resultado de la vida 

de la Mónada, una energía que lleva la revelación del propósito divino. Es en el mundo de esta 

revelación divina donde el discípulo finalmente aprende a trabajar y en el que el iniciado funciona 

conscientemente. De esta experiencia superior, la vida activa de los tres mundos es una expresión 

distorsionada, pero constituye también el campo de entrenamiento en el que se desarrolla 

lentamente la capacidad de vivir la vida iniciada de percepción intuitiva y de servir al Plan. Estas 

distinciones (en tiempo y espacio porque todas las distinciones son parte de la gran ilusión, 

aunque necesarias e inevitables cuando la mente controla) deben ser consideradas 

cuidadosamente. Los discípulos llegarán a un punto en su desarrollo en el que sabrán si están 

reaccionando a la luz del alma o la percepción intuitiva de la Tríada. Entonces llegarán al punto en 

que se darán cuenta de que la percepción intuitiva, como la llaman, es sólo la reacción de la 

personalidad iluminada a la tendencia de identificación de la Tríada. Pero estos conceptos están 

más allá del alcance del hombre promedio, porque la fusión y la identificación no son lo mismo. 

El esoterista sabe que en cada átomo de su cuerpo se encuentra un punto de luz. Sabe que la 

naturaleza del alma es luz. Durante eones, camina por medio de la luz engendrada dentro de sus 

vehículos, por la luz dentro de la sustancia atómica de su cuerpo y, por tanto, es guiado por la luz 

de la materia. Más tarde, descubre la luz del alma. Más tarde, aprende a fusionar y mezclar la luz 

del alma y la luz material. Entonces brilla como un portador de luz; la luz purificada de la materia y 

la luz del alma se mezclan y enfocan. El uso de esta luz enfocada para disipar el espejismo 

individual enseña a los discípulos las primeras etapas de la técnica que disipará el espejismo grupal 

y eventualmente el espejismo mundial. El Camino de la Evolución es de hecho el camino de los 



reconocimientos que conduce a la revelación. Todo el proceso de evolución es de carácter 

iniciático, que conduce de una expansión de conciencia a otra, hasta que los mundos de lo informe 

y de la forma se revelan en la luz que genera el iniciado y en la que camina. Estas luces son 

variadas y reveladoras; hay: 

 

1. La luz de la materia misma, que se encuentra en cada átomo de sustancia. 

2. La luz del vehículo vital o etérico, una luz que es el reflejo de la Luz Una. 

porque unifica los tres tipos de luz dentro de los tres mundos. 

3. La luz del instinto. 

4. La luz del intelecto o la luz del conocimiento. 

5. La luz del alma. 

6. La luz de la intuición. 

 

De luz en luz pasamos, de revelación en revelación hasta que salimos del reino de la luz en el reino 

de la vida que es, todavía para nosotros, pura oscuridad. Te resultará obvio que esta luz creciente 

trae consigo una serie de revelaciones en constante desarrollo que, como todo lo demás en el 

mundo de la experiencia humana, se despliega ante los ojos primero de todo el mundo de las 

formas, luego el mundo de los ideales, luego la naturaleza del alma, de las ideas y de la divinidad. 

Elijo solo algunas de las palabras que encarnan la revelación y son un símbolo de su carácter. Pero 

todas estas revelaciones constituyen una gran revelación unificada que se desarrolla lentamente 

ante los ojos de la humanidad. La luz del yo inferior personal revela al hombre el mundo de la 

forma, la materia, el instinto, el deseo y la mente; la luz del alma revela la naturaleza de la relación 

de estas formas de vida con el mundo de lo informe y del conflicto entre lo real y lo irreal. La luz de 

la intuición se despliega ante la visión del alma dentro de la personalidad, la naturaleza de Dios y la 

unidad del Todo. La inquietud del deseo material, que busca su satisfacción en los tres mundos, 

eventualmente da lugar a la aspiración hacia el contacto y la vida del alma. Esto, a su vez, se 

reconoce como un paso hacia esas grandes experiencias fundamentales a las que damos los 

nombres de las cinco iniciaciones principales. Estos revelan al hombre el hecho hasta ahora no 

realizado de su no separatividad y de la relación de su voluntad individual con la voluntad divina. 

(Espejismo: Un problema mundial, págs. 190-206) 

 

 

 



SUBCONSCIENCIA, CONSCIENCIA, 

SUPERCONSCIENCIA 

El Tibetano 

 

Una vez admitido el hecho del alma, veremos una tendencia creciente a dejar a las personas dirigir 

el propósito y la guía de sus propias almas, siempre que comprendan lo que les está sucediendo y 

puedan discriminar entre: 

A. El surgimiento ascendente del yo subconsciente hacia el área iluminada de la conciencia. 

B. El juego y la fuerza y los reconocimientos del yo inmediatamente consciente. 

C. El flujo descendente del yo superconsciente, el alma, que lleva inspiración, conocimientos 

superiores e intuiciones. 

 

Estas palabras –subconsciente, consciente y superconsciente– necesitan una definición, a los 

efectos de este tratado; se mueven libremente y significan cosas diferentes según la escuela de 

pensamiento psicológico a la que pertenece el estudiante. Utilizo el término subconsciente para 

significar toda la vida instintiva de la forma naturaleza, todas las tendencias heredadas y 

predisposiciones innatas, todas las características adquiridas y acumuladas (adquiridas en el 

encarnaciones pasadas y frecuentemente durmiendo a menos que sean evocados repentinamente 

por el estrés de las circunstancias) y todos los deseos e impulsos no formulados que impulsan a un 

hombre a la actividad, más los deseos reprimidos y no reconocidos, y las ideas no expresadas que 

están presentes, aunque no realizadas. La naturaleza subconsciente es como un estanque 

profundo del que un hombre puede extraer casi cualquier cosa de su experiencia pasada, si así lo 

desea, y que puede agitarse hasta convertirse en un caldero hirviendo, causando mucha angustia. 

Lo consciente se limita a lo que el hombre sabe que es y tiene en el presente: la categoría de 

cualidades, características, poderes, tendencias y conocimientos de todo tipo que constituyen el 

acervo comercial de un hombre y de lo que es definitivamente consciente o de que el psicólogo es 

consciente. Estos se muestran en su ventana para que todos los vean, y lo convierten en lo que 

aparentemente es para el mundo exterior. 

Por superconsciente, me refiero a aquellas potencias y conocimientos que están disponibles pero 

que aún no han sido contactados ni reconocidos y, por lo tanto, no son de uso inmediato. Estos 

son la sabiduría, el amor y el idealismo abstracto que son inherentes a la naturaleza del alma, pero 

que aún no son y nunca han sido parte del equipo disponible para su uso. Eventualmente, todos 

estos poderes serán reconocidos y usados por el hombre. Estas potencias y realizaciones se 

denominan en Los Yoga Sutras de Patanjali con el interesante nombre de "la nube de lluvia de las 



cosas cognoscibles". Estas "cosas cognoscibles" eventualmente caerán en el aspecto consciente de 

la naturaleza de un hombre y se convertirán en una parte integral de su equipo intelectual. 

 

Finalmente, a medida que avanza la evolución y pasan las edades, caerán en el aspecto 

subconsciente de su naturaleza, a medida que su poder para captar lo superconsciente aumenta 

en capacidad. Podría aclararles este punto si les señalara que así como la naturaleza instintiva se 

encuentra hoy en gran parte en el reino del subconsciente, así, a su debido tiempo, la parte 

intelectual del hombre (de la que en este momento se está volviendo cada vez más consciente) ) 

será relegado a una posición similar y caerá por debajo del umbral de la conciencia. Entonces la 

intuición ocupará su lugar. Para la mayoría de las personas, el uso gratuito de la intuición no es 

posible, porque se encuentra en el reino de lo superconsciente. 

Todos estos movimientos dentro del ámbito de la conciencia –del subconsciente al 

inmediatamente consciente y de allí al superconsciente– son esencialmente crisis de integración, 

que producen situaciones temporales que deben ser manejadas. 

(Tratado sobre los siete rayos, vol. II, págs. 439-41) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



DESIDENTIFICACIÓN Y 

AUTO-IDENTIFICACIÓN 

Roberto Assagioli 

 

Estamos dominados por todo aquello con lo que nuestro yo se identifica. Podemos dominar 

dirigir y utilizar todo aquello de lo que nos desidentificamos. 

 

La experiencia central y fundamental de la autoconciencia, el descubrimiento del "yo", está 

implícita en nuestra conciencia humana. La "autoconciencia" se usa aquí en el sentido puramente 

psicológico de ser consciente de uno mismo como un individuo distinto y no en el sentido habitual 

de "egocentrismo" egocéntrico e incluso neurótico. Es lo que distingue nuestra conciencia de la de 

los animales, que son conscientes pero no autoconscientes. Pero, en general, esta autoconciencia 

es más "implícita" que explícita. Se experimenta de una manera nebulosa y distorsionada porque 

generalmente está mezclada y velada por los contenidos de la conciencia. Esta entrada constante 

de influencias vela la claridad de la conciencia y produce identificaciones falsas del yo con el 

contenido de la conciencia, más que con la conciencia misma. Si queremos hacer que la 

autoconciencia sea explícita, clara y vívida, primero debemos desidentificarnos de los contenidos 

de nuestra conciencia. 

Más específicamente, el estado habitual para la mayoría de nosotros es identificarse con aquello 

que parece, en cualquier momento, darnos la mayor sensación de vitalidad, lo que nos parece más 

real o más intenso. Esta identificación con una parte de nosotros mismos suele estar relacionada 

con la función o foco predominante de nuestra conciencia, con el papel predominante que 

jugamos en la vida. Puede tomar muchas formas. Algunas personas se identifican con sus cuerpos. 

Se experimentan a sí mismos y, a menudo, hablan de sí mismos, principalmente en términos de 

sensación; en otras palabras, funcionan como si fueran sus cuerpos. Otros se identifican con sus 

sentimientos; experimentan y describen su estado de ser en términos afectivos, y creen que sus 

sentimientos son la parte central e íntima de sí mismos, mientras que los pensamientos y las 

sensaciones se perciben como más distantes, quizás algo separados. 

Aquellos que se identifican con sus mentes probablemente se describan a sí mismos con 

construcciones intelectuales, incluso cuando se les pregunta cómo se sienten. A menudo 

consideran los sentimientos y sensaciones como algo periférico, o en gran medida los desconocen. 

Muchos se identifican con un rol, y viven, funcionan y se experimentan en términos de ese rol; 

como "madre", "esposo", "esposa", "estudiante", "hombre de negocios", "maestro", etc. Esta 

identificación con sólo una parte de nuestra personalidad puede ser temporalmente satisfactoria, 

pero tiene serios inconvenientes. Nos impide darnos cuenta de la experiencia del "yo", el profundo 

sentido de autoidentificación, de saber quiénes somos. Excluye, o disminuye en gran medida, la 



capacidad de identificarnos con todas las demás partes de nuestra personalidad, disfrutarlas y 

utilizarlas en toda su extensión. Así, nuestra expresión "normal" en el mundo se limita en un 

momento dado a sólo una fracción de lo que puede ser. La comprensión consciente, o incluso 

inconsciente, de que de alguna manera no tenemos acceso a mucho de lo que hay en nosotros 

puede causar frustración y sentimientos dolorosos de insuficiencia y fracaso. 

Finalmente, una identificación continua con un rol o una función predominante conduce a 

menudo, y casi inevitablemente, a una situación de vida precaria que, tarde o temprano, se 

traduce en una sensación de pérdida, incluso de desesperación, como en el caso de un deportista 

que envejece y pierde su fuerza física; una actriz cuya belleza física se desvanece; una madre cuyos 

hijos crecieron y la dejaron; o un estudiante que tiene que dejar la escuela y enfrentar un nuevo 

conjunto de responsabilidades. Estas situaciones pueden producir crisis graves y, a menudo, muy 

dolorosas. Pueden considerarse como "muertes" psicológicas más o menos parciales. Ningún 

aferrarse frenéticamente a la vieja "identidad" menguante puede servir. La verdadera solución 

sólo puede ser un "renacimiento", es decir, entrar en una identificación nueva y más amplia. Esto a 

veces involucra a toda la personalidad y requiere y conduce a un despertar o "nacimiento" a un 

estado de ser nuevo y superior. El proceso de muerte y renacimiento fue representado 

simbólicamente en varios ritos de misterio y ha sido vivido y descrito en términos religiosos por 

muchos místicos. En la actualidad se está redescubriendo en términos de experiencias y 

realizaciones transpersonales. Este proceso a menudo ocurre sin una comprensión clara de su 

significado y, a menudo, en contra del deseo y la voluntad del individuo involucrado en él. Pero 

una cooperación consciente, decidida y voluntaria puede facilitarla, fomentarla y acelerarla en 

gran medida. 

(El acto de voluntad, págs. 211-213) 

 


