
GRUPO DE MEDITACIÓN DE “LA SCUOLA DEL SOLE” 

NIVEL 2 Parte 3b 

INTEGRACIÓN DEL ALMA 

FUNDAMENTAL: 

La meta de todo desarrollo es la integración: integración como personalidad, 

integración con el alma, integración en la Jerarquía, integración con el Todo, 

hasta que se haya logrado la unidad e identificación completas. Para dominar 

esta ciencia de la integración cuyo objetivo básico es la identidad con la Realidad 

Una, el discípulo avanza de una unificación a otra, cometiendo errores, llegando 

a menudo al completo desánimo, identificándose con lo indeseable hasta que, 

como alma-personalidad, repudia las relaciones anteriores; paga una y otra vez 

el castigo del fervor fuera de lugar, la aspiración distorsionada, el efecto 

abrumador del espejismo y las muchas condiciones de desarreglo psicológico y 

físico que deben surgir mientras se curan las divisiones, se logra la identificación 

correcta y se establece la orientación correcta. (Tratado sobre los siete rayos, 

vol. IV, págs. 126-27) 

Las enseñanzas de este librito brindan una oportunidad renovada para el 

esfuerzo espiritual. A los discípulos siempre se les presentan tales 

oportunidades. Pueden reconocerlos y usarlos como trampolines para expandir 

la conciencia y la experiencia o pueden pasarlos por alto e ignorarlos, retrasando 

así el progreso espiritual. Se espera que este grupo, trabaje intensamente, no 

solo en la meditación y el estudio, sino esencial y profundamente en el trabajo 

que todos los estudiantes harán consigo mismos en relación con sus 

reconocimientos internos, expansiones e integraciones. 

 Nos ocuparemos de los objetivos del alma y no de los objetivos de la 

personalidad. Este es un punto a considerar. El objetivo inmediato del alma es 

infundir y controlar su instrumento de expresión en los tres mundos del esfuerzo 

diario. Ésta es una trivialidad oculta y un mandato psicológico; sin embargo, es 

una declaración de verdad eterna y de vital importancia. La infusión y el control 

tienen esencialmente la naturaleza de un proyecto creativo, porque el alma 

establece gradualmente el control sobre las fuerzas de los tres vehículos 

inferiores (mental, emocional y físico) y con ellos crea un instrumento integrado 

de tal sensibilidad que se vuelve cada vez más receptivo a las impresiones que 

le llegan de todas partes del universo. En esto procedemos como el científico 

que ha captado la visión de un mecanismo de respuesta como el radar; luego, 

construye minuciosamente el instrumento necesario. Es la integración 

consciente y equilibrada de las fuerzas de los tres cuerpos de la personalidad lo 

que produce el instrumento "iluminado" capaz de registrar la luz del alma. 

Gradualmente, las dos luces se fusionan y nos convertimos en el "Camino 

iluminado". 

Antes de que podamos emprender este proceso de integración, debemos tener 

muy claro en nuestras mentes la naturaleza del yo y la distinción entre el 

pequeño yo y el ALMA. Estudie cuidadosamente lo que se dice sobre la mente y 



el plano de la conciencia mental. Es "sólo cuando el aspirante toma su posición 

con determinación en el plano mental, la puerta al alma, y mantiene su enfoque 

de conciencia cada vez más allí que le es posible hacer un progreso real en el 

trabajo". 

La integración de la personalidad debe tener sus raíces en una estabilidad 

lograda de la naturaleza mental concreta en relación con el yo triple en el plano 

mental. El Sí mismo real es triple, como sabemos, y se manifiesta: 

1. En la mente inferior o persona inteligente en el plano mental. 

  

2. En el Hijo de la Mente o el Alma. 

  

3. En la mente abstracta. Este es el aspecto más elevado de la mente en el plano 

mental, pero el aspecto más bajo desde el ángulo de la Tríada espiritual. Sin 

embargo, nos referiremos aquí a los gráficos, que son simbólicos, porque los 

planos se interpretan; por ejemplo, los tres átomos permanentes están ubicados 

en la base del loto egoico. 

Las enseñanzas anteriores tenían la intención de sentar las bases para el trabajo 

que ahora se emprende. Trataron de preparar el terreno para un mayor 

conocimiento mediante el estudio de la naturaleza humana y también mediante 

la organización del conocimiento ya adquirido a través de la vida, el pensamiento 

y la lectura. Consideramos la naturaleza del alma y su poder para redimir la vida 

de la personalidad. Nos esforzamos en entrenarnos en la concentración y la 

unificación y dejar que el ser espiritual interior nos guíe. 

Es la INTEGRACIÓN y la LUZ de lo que nos ocuparemos ahora. En la medida 

en que se logre la integración, la luz irá entrando cada vez más. Hay cuatro 

palabras que resumen toda esta Ciencia de la Integración: Coordinación - 

Alineación - Integración - Unificación. Este trabajo de integración progresiva es 

definitivamente de carácter científico; se basa en ciertos hechos reconocidos, 

asume ciertas posibilidades hipotéticas y procede a lo largo de líneas de trabajo 

reconocidas. La coordinación del cuerpo físico denso con el cuerpo etérico o 

vital, el logro de la alineación dentro del ser triple inferior, la integración 

consciente del aspecto mental con el cerebro (a través del control del cuerpo 

emocional o astral) y la -una unión de la personalidad con el alma hasta lograr 

un estado final de fusión - este es nuestro objetivo y para ello trabajamos. 

 Existe una ley bajo la cual funciona la Jerarquía y es bajo esta ley que funciona 

el universo creado. Esta ley está "más allá del conocimiento del hombre". "¿Cuál 

es la ley, mi hermano?" pregunta el tibetano, y luego continúa diciendo que "es 

la imposición de la voluntad y el propósito de lo que es superlativamente grande". 

Los verdaderos discípulos están aprendiendo la naturaleza de esa ley; son 

conscientes de un propósito en la vida y viven bajo el impulso de una voluntad 

superior a la suya. Están pagando un precio para aprender la ley y se están 

ganando el derecho a entrar en el "patio interior" de los Misterios. Los discípulos 



siempre están activos. Una vez que están comprendiendo y obedeciendo esta 

ley (con sus diferenciaciones) se convierten en Discípulos Aceptados. Este es el 

objetivo que tienen ante ellos. El intento de trabajar y cooperar con la ley implica 

una vida de visión en expansión y produce sus ciclos de iluminación. Ambas 

fases de la vida espiritual deben intensificarse a medida que se progresa y el 

discípulo se adapta a los requisitos exigidos, requisitos a los que se han 

enfrentado todos los discípulos a lo largo de las edades. 

Hay una etapa del Camino en la que los aspirantes tienen que afrontar la falta 

definitiva de integración en su personalidad. A menudo hay una polarización 

básicamente emocional y la consiguiente falta de esa percepción mental aguda 

que es el sello distintivo del discípulo. Los discípulos de la Nueva Era deben 

poseer algo más que una cualidad aspiracional de alto grado. Logran, con arduo 

trabajo, cambiar su polarización de su naturaleza aspiracional al cuerpo mental; 

entonces deben dar por sentada su aspiración y arar el campo de la mente. 

Tantos aspirantes descansan sobre la sinceridad de su aspiración y la 

consideran suficiente, ¡y no lo es! Se topan con un callejón sin salida 

aspiracional. Los aspirantes de la Nueva Era están impulsados a convertirse en 

conocedores; se dan cuenta de que deben tener CONOCIMIENTOS, algunos 

secos, técnicos y académicos y la mayoría desagradables a la inclinación de su 

personalidad. 

Gradualmente, nuevas vías en el cerebro responden al esfuerzo persistente. La 

creatividad que tenían antes, que surgió de la necesidad de autoexpresión de la 

naturaleza emocional y aspiracional, ahora permanece dormida. Se sienten un 

poco aburridos en lo que respecta a las emociones y, con frecuencia, una forma 

de indiferencia reemplaza los entusiasmos anteriores. Al mismo tiempo, no 

pueden abandonar la búsqueda del conocimiento: conocimiento fáctico, 

mundano, concreto y sistemático. 

Los primeros signos de polarización mental son una creciente necesidad de 

enfrentarse a los hechos sobre uno mismo, de entregarse a un estudio crítico de 

reacción y respuesta. Los aspirantes comienzan a cuestionar qué hay detrás de 

una decisión y luego preguntan qué hay detrás de su cuestionamiento; por tanto, 

se obligan a ver y analizar sin miedo su naturaleza: subjetiva y objetiva. 

Aprenden a mirarse a sí mismos de manera impersonal y luego a ver a los demás 

y los acontecimientos con la misma impersonalidad. 

 Entonces comienzan a trabajar de manera más inteligente en su meditación y 

descubren que realmente están arando su campo mental. El conocimiento 

comienza gradualmente a formar un patrón de referencia y un campo de 

analogía. Su mente "mantenida firme en la luz del alma" recibirá un impulso 

intuitivo ocasional que, cayendo ahora sobre suelo arado y fértil, trae resultados 

definitivos. La semilla de este impulso se nutrirá y finalmente la creatividad 

volverá a florecer. Una nueva vida creativa comienza a hacerse sentir, y 

entonces es posible convertirse en una personalidad verdaderamente integrada. 

El alma ahora tiene una herramienta y puede comenzar a usar su instrumento 

como un todo integrado. 



Esta integración ocurre de dos maneras. La naturaleza aspiracional, vestida con 

una prenda bien tejida del cuerpo mental, disciplinada y desapasionada (por lo 

tanto despreocupada del pequeño yo) invoca la acción de la mente, iluminada 

por el alma. Luego, bajo la respuesta evocada, el individuo como personalidad 

trabaja con un propósito, un factor creativo en su entorno. 

Un mayor refinamiento de los vehículos y su integración avanza a la par del 

esfuerzo creativo en el medio ambiente. Hay un enfrentamiento continuo, a veces 

excitante y exigente, de todos los aspectos de la vida a los que se enfrenta el 

aspirante a conocedor. Es un procedimiento cada vez más progresivo y cada vez 

más sutil. 

Podemos creer que ya hemos contactado y evocado las energías del alma, y 

tener toda la razón desde un punto de vista. El aspirante de alto grado a menudo 

evocará una respuesta del alma, como atestiguan las declaraciones de los 

místicos a lo largo de los siglos. Pero el contacto simplemente establece una 

dualidad reconocida y la relación de esto con Aquello. No expresa integración, y 

muchos se pierden en la visión y se embellecen con ella. El éxtasis místico es 

un subproducto de la aspiración. Cuando esto sucede, algunos pierden sus 

"dolores y molestias místicas"; algunos salen y hacen buenas obras; algunos 

encontraron órdenes de pureza, castidad y pobreza. Todo esto, sin embargo, 

está relacionado con la edad que está desapareciendo rápidamente. La nueva 

era exige mucho más que esto. El místico y el conocedor (el aspirante y el 

ocultista) deben fusionarse; el corazón y la cabeza deben unirse. 

  

¿Cómo penetran los místicos en el reino del alma? Lo hacen a través de su 

poderosa naturaleza de sentimientos. Anhelan el "verdadero matrimonio en los 

cielos". Pero lo que logran no es un verdadero matrimonio, se asemeja mucho 

más a una unión en la que solo un aspecto de cada persona en cuestión logra 

fusionarse. Debe haber una unión de las naturalezas mental y emocional antes 

de que pueda haber una unión de la mente iluminada y la naturaleza amor-

sabiduría del alma. Cuando esto se logra, el alma y la personalidad integrada se 

unen verdaderamente, y finalmente se produce la unión de la voluntad átmica o 

espiritual con toda la intención de la personalidad. 

 Entonces, ¿qué es la integración en el sentido en que la usamos? La integración 

es un estado alcanzado de plenitud, una condición de probidad y rectitud. La 

integración es el proceso para lograr un estado de calidad total y pura. 

Para los individuos humanos que se convierten en aspirantes espirituales, es 

necesario tomar estas palabras - Integridad e Integración - clara y profundamente 

en su conciencia, no solo sabiendo lo que significan en sí mismos sino lo que 

significan para ellos como trabajadores en el campo de las energías espirituales. 

. Todo lo que les ocurra a este respecto debe, por supuesto, ocurrir en el campo 

de su conciencia; Esto significa que no solo deben comprender las palabras y su 

significado para ellas, sino que también deben darse cuenta de que, al esforzarse 

por lograr su propia integración, en realidad están alterando la calidad misma de 



su conciencia, la estructura de su instrumento y cambiando. todo el futuro de sus 

vidas. 

En este conjunto de documentos se incluyen ciertas preguntas que tienen como 

objetivo aclarar a todos los estudiantes su conocimiento de los hechos básicos 

que conciernen a su propia conciencia. ¿Está usted, por ejemplo, centrado en 

su cuerpo físico, emocional o mental? ¿O estás, en verdad, en contacto con tu 

alma? Cualquiera de estos cuatro enfoques de conciencia puede ser primordial 

para el individuo en el momento presente, y para muchos, la decisión de dónde 

se centra la conciencia será un hecho difícil de determinar. Sin embargo, en 

todos los casos, será posible - con la debida atención y propósito - decidir (por 

el momento) si el vehículo físico, emocional o mental domina o si la naturaleza 

del alma califica las actividades de todos los vehículos. Cuando se haya 

descubierto la respuesta correcta al problema, se encontrará que es una fuente 

de iluminación psicológica. 

No se sugiere que concentre demasiado su atención en la personalidad; pero la 

autocomprensión es la esencia misma de la iluminación espiritual, ya que la 

iluminación sólo puede ser valiosa en la medida en que tiene significado para 

nosotros. 

Continuamos desde el punto de enfoque descubierto de nuestra conciencia. 

Como sabemos, no puede haber un salto hacia adelante en el Camino espiritual; 

el progreso debe hacerse paso a paso. La integración que buscamos consta de 

dos pasos: 

1. La integración de la personalidad en un todo o unidad funcional. 

  

2. La integración de esa unidad de vida establecida con el alma. 

  

El camino de la luz y la integración del alma es el desarrollo de la comprensión 

de la energía, la realización de la vida y el desarrollo de una serie de 

reconocimientos espirituales en constante expansión. Los reconocimientos que 

nos preocupan son los de la primera integración. Se refieren a la fusión de las 

luces de los tres cuerpos inferiores en la única luz clara de la personalidad. A 

esto le sigue una fusión con la luz del alma. Más tarde, nos enfrentamos a una 

etapa final de integración, la de la personalidad iluminada por el alma y la 

Mónada. Para producir una personalidad clara, potente e iluminada, la 

integración de los tres cuerpos es esencial para que podamos tener un 

instrumento de sensibilidad equilibrada y de invocación rítmica para el uso del 

alma que desea expresar su divinidad en la tierra. 

La integración se define como "renovar, restaurar". ¿Qué es lo que se renueva 

o restaura? ¿No es la idea de Dios de la humanidad, la expresión de la voluntad 

y el amor-sabiduría en actividad? La larga historia de la humanidad revela 

vislumbres captados de esta belleza y su restauración o renovación en la tierra. 

Ahora podemos ver una visión más amplia de lo que puede ser una personalidad 



integrada y ahora podemos trabajar para establecer el ritmo y el equilibrio entre 

nuestros cuerpos físico-etérico, emocional y mental para que la belleza de una 

personalidad integrada pueda ayudar a revelar el Plan de Dios para la 

humanidad en el futuro. tierra. Esta integración iluminada es nuestro esfuerzo 

actual, para que nosotros mismos podamos convertirnos en el Camino Iluminado 

de la Divinidad. 

El maestro tibetano nos dice que "la integración exige consideración para que la 

absorción en la vida del alma ocupe el lugar de la absorción en la vida del 

cuerpo". Tenemos que aprender a funcionar conscientemente como el Pensador 

en el plano mental y saber que estamos funcionando de esa manera; reaccionar 

como el Sentidor en el plano emocional con la debida y cuidadosa atención a la 

naturaleza del sentimiento evocado; entonces debemos ver los resultados de 

este pensamiento y sentimiento organizado y controlado, ya que condiciona las 

actividades del Actor en el plano físico. Más tarde, cuando nos hayamos 

acostumbrado a estas respuestas, descubriremos el hecho asombroso de que 

es el alma el Pensador, el Sentidor y el Actor, que la naturaleza divina del alma 

está controlando la triple expresión o instrumento inferior. El logro de esta 

integración no es un asunto fácil, y el tibetano dice: 

 "El problema emocional puede ser el más difícil. Pero sólo el discípulo puede 

manejar su propia autocompasión y liberarse de la tormenta emocional interna 

en la que se encuentra viviendo. Debe reconocer que su integración es débil, 

porque está trabajando en dos fases o secciones: Físico-emocional y mental-

alma. A veces es uno y otras veces el otro y generalmente muy a fondo en ambos 

casos. Esta dualidad debe relacionarse más estrechamente y este es el punto al 

que debe prestar atención en su búsqueda de Establecer y preservar la síntesis 

necesaria y la integración de la personalidad y el alma. ¿Cuándo aprenderán los 

discípulos que la actitud que implica una cierta reacción de "no me importa" y 

una forma de indiferencia es una de las formas más rápidas para liberar al Ser 

de las afirmaciones de la personalidad? ? ... Es la actitud de la personalidad 

pensante integrada del discípulo hacia el cuerpo astral o emocional. Le lleva a 

asumir la posición de que ni una sola cosa que produzca alguna reacción de 

dolor o la angustia en el cuerpo emocional importa en lo mínimo. Estas 

reacciones simplemente se reconocen, se viven, se toleran y no se permite que 

produzcan ninguna limitación "(Discipulado en la Nueva Era, Vol. I, págs. 56-57). 

Otro extracto tiene valor aquí: 

"A medida que el discípulo comienza a concentrarse en el plano mental (y esta 

es la intención principal del trabajo de meditación), comienza a trabajar en la 

materia mental y se entrena en los poderes y usos del pensamiento. Alcanza una 

medida de control mental; puede convertir el reflector de la mente en dos 

direcciones: hacia el mundo del esfuerzo humano y hacia el mundo de la 

actividad del alma. Así como el alma se abre camino al proyectarse en un hilo o 

corriente de energía en los tres mundos, de modo que el discípulo comienza 

conscientemente a proyectarse a sí mismo en los mundos superiores. Su energía 

sale, por medio de la mente controlada y dirigida, al mundo de la mente espiritual 



superior y al reino de la intuición. A medida que la actividad recíproca se 

establece así Esta respuesta entre la mente superior e inferior se habla 

simbólicamente en términos de luz, y el "camino iluminado" (un término 

empleado con frecuencia) surge entre la personalidad y la Tríada espiritual, a 

través del cuerpo del alma, simplemente cuando el alma entró en contacto 

definitivo con el cerebro a través de la mente. Este 'camino iluminado' es el 

puente iluminado "(Tratado sobre los Siete Rayos, Vol. II, págs. 71-72). 

  

Por tanto, tenemos ante nosotros los siguientes objetivos. Puede que no sea 

posible lograr un logro completo, pero seremos capaces de comprender más 

teorías y posibilidades y cumplir con los requisitos si organizamos nuestra 

comprensión de lo que pretendemos hacer. 

  

1. Sensibilidad y capacidad de respuesta aumentadas y registradas hasta el 

punto de enfoque que es la identificación con la MENTE. 

  

2. Un desarrollo consciente de la integración. 

  

3. Como resultado de esta integración habrá una aportación de nuevos 

conocimientos y comprensión; esto debe reconocerse y registrarse. 

  

4. Automáticamente habrá un desarrollo de ideas intuitivas y así se creará un 

acercamiento directo a la verdad. Esto implica un uso definido de la mente para 

reconocer una intuición y luego interpretarla. Así está planeado el trabajo y estas 

son las ideas que les pedimos que consideren con mayor detenimiento. 


